

it 200projecti 200-let







La Heb. Gach

DIE

# HEBRÄISCHEN SYNONYMA

## DER ZEIT UND EWIGKEIT

GENETISCH UND SPRACHVERGLEICHEND DARGESTELLT.

#### INAUGURALDISSERTATION

ZUR ERLANGUNG

## DER PHILOSOPHISCHEN DOCTORWÜRDE

VON

## CONRAD VON ORELLI

AUS ZÜRICH.

LEIPZIG
A. LORENTZ

H. FRITZSCHE'S BUCHHANDLUNG.

1871.

22676
415.192

## SEINEN HOCHGESCHÄTZTEN LEHRERN,

#### DEN PROFESSOREN

## HEINRICH LEBERECHT FLEISCHER

UND

## FRANZ DELITZSCH

ALS GERINGES ZEICHEN DER VEREHRUNG UND DANKBARKEIT

GEWIDMET.



# INHALTSVERZEICHNISS.

| Se                                        | ite |
|-------------------------------------------|-----|
| Einleitung                                | 1   |
| Anlehnung geistiger Begriffe an sinnliche | 4   |
| Entstehung der Homonyma und Synonyma      | 5   |
| Der Zeitbegriff                           | 3   |
| Das Unendliche                            | 8   |
| Vorgänger                                 | 9   |
| Eintheilung                               | 9   |
| I. Die endliche Zeit                      | 11  |
|                                           | 13  |
| Zusammenhang der Zeit mit der Bewegung    | 13  |
| 1) Benennung der Zeit nach der Bewegung   | 15  |
| a) nach entgegentretender Bewegung        | 17  |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   | 21  |
|                                           | 23  |
|                                           | 24  |
|                                           | 26  |
|                                           | 30  |
|                                           | 32  |
|                                           | 40  |
|                                           | 41  |
|                                           | 45  |
|                                           | 46  |
|                                           | 47  |
|                                           | 53  |
|                                           | 54  |

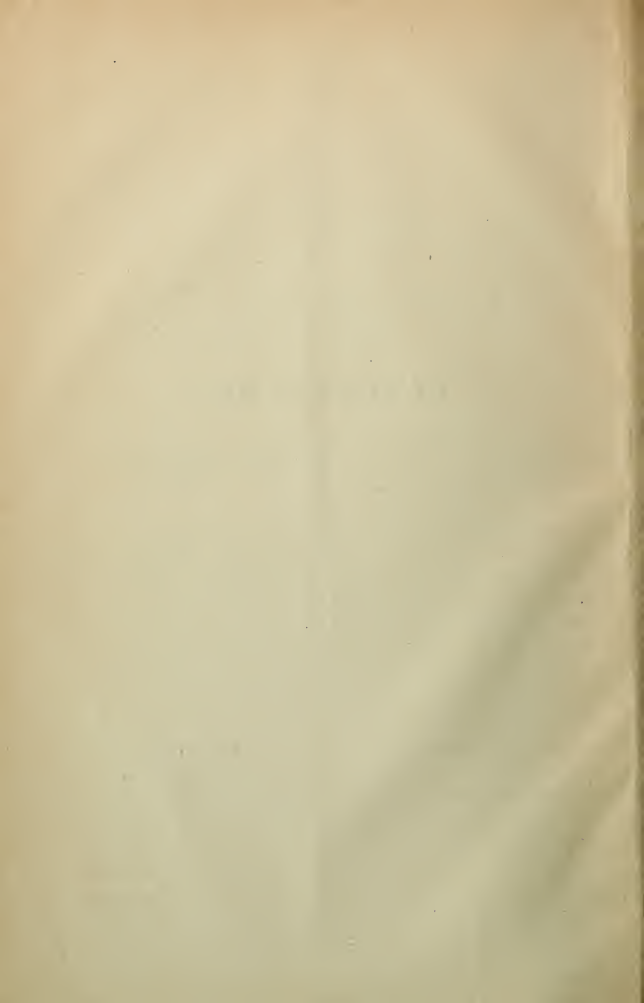
#### INHALT.

|     |                                                   | Serie |
|-----|---------------------------------------------------|-------|
|     | Die Deutungen Bedarschi's                         | 57    |
|     | Die Deutungen Pappenheim's                        | 58    |
|     | Die Zeitmaasse                                    | 59    |
|     | Schlussbetrachtung                                | 61    |
| II. | Die unendliche Zeit (Ewigkeit)                    | 65    |
|     | Ausdruck des Unendlichen                          | 67    |
|     | 1) durch Verneinung der Endlichkeit (שולם)        | 69    |
|     | 2) durch Fortsetzung der Zeitbewegung (כדי        | 86    |
|     | 3) durch Ausdehnung und Verlängerung (איהן, המיד) | 90    |
|     | 4) durch Steigerung (تعتا)                        | 95    |
|     | Zusammenfassung                                   | 99    |
|     | Anlehnung der unendlichen Zeit an die endliche    | 99    |
|     | Charakter des hebr. Ewigkeitsbegriffs             | 104   |
|     | Mythologische Vorstellung der Zeit.               | 106   |

# EINLEITUNG.

There is a petrified philosophy in language.

M. Mueller.



Wenn der bekannte aristotelische Grundsatz: Πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως eines Beweises überhaupt bedürftig wäre, die Sprachwissenschaft würde einen solchen darbieten. Ist doch die Sprache eines Volkes nicht bloss ein zuverlässiges Inventar, welches den materiellen und geistigen Besitzstand desselben beurkundet: sie gibt uns auch darüber manchen Wink, wie und wann es zu seinen Besitzthümern ge-Je älter die Bekanntschaft mit einem Gegenstande, einem Thiere, einer Pflanze, desto älter und einfacher ist gewöhnlich der dafür gewählte Name. Spät vorkommende oder gar ausländische Benennungen deuten auf spätes Bekanntwerden oder fremden Ursprung einer Sache. Aber noch mehr: sogar wenn wir über die Zeit des historischen Bestehens der Sprache zurückgehen in die Zeit ihrer Bildung, geben uns die Formen selber ein Kriterium an die Hand, das uns zunächst hinsichtlich der Reihenfolge, in welcher die Dinge zu Objecten der menschlichen Auffassung geworden, eine Unterscheidung treffen lässt. Wenn es nämlich Gegenstände und Vorstellungen gibt, deren sprachliche Bezeichnungen sich mit leichter Mühe von andern Wörtern genealogisch ableiten lassen, während es bei den Namen anderer verwegen erscheint, ihre Ursprünglichkeit anzutasten, so ist der Schluss nicht unberechtigt, dass die letzteren, weil dem wahrnehmenden und erkennenden Geiste näher liegend, einfacher und

früher, jene ersteren aber, weil schwerer erfasst und später erkannt, auch künstlicher und später benannt worden seien. Aus den Bildungsstufen der Sprache lässt sich schliessen auf die Entwicklungsphasen des menschlichen Erkennens, deren Niederschlag jene sind. In dem aber, was uns in der Sprache als das Ursprüngliche erscheint, spiegelt sich eben die sinnliche Anschauung und Empfindung in unverkennbarer Weise ab. Was auf die Sinne des Menschen einen unmittelbaren Eindruck machte, sich ihm gewissermassen ohne sein Zuthun aufdrängte, das zog zuerst seine Aufmerksamkeit auf sich, wurde von seiner Vorstellungskraft erfasst und mittelst der Sprache ausgedrückt.

Diese Wahrnehmung lässt sich mehr oder weniger in allen Sprachen machen, da sie in den allgemeinen Naturgesetzen der menschlichen Entwicklung ihren Grund hat. Notiones verborum propriae omnes sunt corporeae sive ad res pertinentes quae sensus nostros externos feriunt — das ist seit langer Zeit ein Grundsatz der klassischen Philologie gewesen. Aber deutlicher als anderswotritt diese Thatsache zu Tage in den sogenannten semitischen Sprachen, mit welchen wir es hier zu thun haben. Diese Sprachgruppe, zu welcher das Hebräische gehört, hat die Eigenthümlichkeit, dass bei verhältnissmässig grosser Fruchtbarkeit der Stammformen die organische Gliederung der einzelnen Wortfamilien im Ganzen sehr leicht zu erkennen ist. Auch lassen sich, wo einzelne Glieder in einem dieser Dialekte fehlen, diese zum guten Theil aus den übrigen ergänzen. Gehen wir aber der Wurzel eines solchen semitischen Wortstammes so weit als möglich nach, so zeigt sie nahezu immer eine sinnliche Bedeutung. Soweit uns hier die Wortfamilien durchsichtig sind, finden wir keine ganz abstrakten darunter; vielmehr lehnen sich solche Vorstellungen an konkrete an, erhalten deren eigene oder eine davon abgeleitete Bezeichnung.

Dieser Umstand beweist nun nicht bloss die Priorität des Sinnlichen vor dem Geistigen, sondern auch den engen Zusammenhang zwischen Beidem in der Vorstellung. Für die neu auftauchenden geistigen Begriffe wurden nicht ganz neue Formen geschaffen, sondern man hat die vorhandenen, wie sie waren oder wie man sie weiterbildete, dafür verwendet, wie auch beim Erkenntnissprozesse der Mensch stets an die in ihm bereits vorhandenen Vorstellungen und Begriffe anzuknüpfen trachtet. Aber nicht willkürlich bestimmte man Ausdrücke sinnlichen Inhalts zur Aufnahme geistigen Gehalts, sondern die Namen solcher Vorstellungen, welche mit den anzueignenden irgendwie verwandt schienen und daher ihre Auffassung vermittelten, wählte man auch zur Vermittlung ihres Ausdrucks.

Bei dem weiten Spielraum jedoch, welchen bei diesem Prozesse der Apperzeption¹) die Subjektivität hat, konnte es nicht ausbleiben, dass verschiedene abstrakte Begriffe nach Einer sinnlichen Vorstellung benannt wurden, sofern sie auf irgend eine Weise an diese erinnerten. Es entstanden dadurch sogenannte Homonyma²). Ja selbst entgegengesetzte Begriffe konnten möglicherweise unter Einen Namen gebracht werden, sofern ihnen wenigstens die Verwandtschaft mit Einer sinnlichen Grundvorstellung gemeinsam war, welche bei der Namengebung massgebend wurde. Manche räthselhafte "Enantiosemien", wie man sie wohl genannt hat³), erklären sich auf diese Weise. So kann das hebr.

¹) Siehe die Definition dieses Prozesses im Anschluss an Herbart bei Steinthal, Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft II, S. 14 und die ausführliche Darlegung desselben im zweiten Band von Lazarus, Leben der Seele.

<sup>2)</sup> Diese Bezeichnung ist schon von Aristoteles gestempelt Categor. § 1: 'Ομώνυμα λέγεται ὧν ὄνομα μόνον χοινόν, ὁ δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ἕτερος.

<sup>3)</sup> Im Gegensatz dazu gilt von den Synonymen: πολυωνυμοῦσιν ἐν ταυτότητι σημασίας.

(vorübergehen, weitergehen) mit seinen Ableitungen, wie wir sehen werden<sup>1</sup>).

Umgekehrt konnte es eben so leicht geschehn, dass Ein abstrakter Begriff oder Eine geistige Funktion mit verschiedenen sinnlichen Dingen oder Thätigkeiten in Verbindung gebracht wurde <sup>2</sup>). So bildeten sich die sog. Synonyma<sup>3</sup>). Ja sogar entgegengesetzte sinnliche Vorstellungen konnten zur Apperzeption Einer geistigen dienen. Ein Beispiel dafür wird uns die Untersuchung der hebr. Synonyma für Ewigkeit, מַצָּה und הַצָּה liefern <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> In der reicheren arabischen Sprache ist ein solches Widerspiel (فِدٌ) der Bedeutungen innerhalb Eines Wortstamms, ja Einer Wortform noch viel häufiger, z. B. هَجِين neuarab. edel von Abkunft, altarab. aber das gerade Gegentheil, weil die weisse Farbe (هَجَن) bei Kameelen Zeichen edler Abkunft ist, bei Menschen aber als Zeichen des Gegentheils galt. S. Fleischer zu Levy's Chaldäischem Wörterb. I, 423.

<sup>2)</sup> Vgl. Lazarus, Leben der Seele II, S. 211 ff.

<sup>3)</sup> Auch diese Bezeichnung findet sich schon bei Aristoteles, freilich in anderm Sinne. Er sagt nämlich a. a. O. Συνώνυμα δὲ λέγεται ὤν τό τε ὅνομα χοινὸν καὶ ὁ κατὰ τοὕνομα λόγος τῆς οὐσίας ὁ αὐτός, οἴον ζῶον ὅ τε ἄν-θρωπος καὶ ὁ βοῦς, also Wesen oder Gegenstände, die als Unterarten Einer Gattung unter Einem allgemeinen Namen zusammengefasst werden. Für das, was der heutige Sprachgebrauch darunter versteht — verschiedene Namen Eines Begriffs — wofür man auch die Benennung grammatische oder etymologische Synonyma (im Unterschied von den logischen des Aristoteles) in Vorschlag gebracht hat, wäre der schon im Alterthum gebräuchliche Name Polyonyma passender. S. Tittmann, De Synonymis in N. T. rectius dijudicandis p. VIII s. — Die Rabbinen nennen die Synonyma homonym, die Araber unterscheiden Δετίζιες.

<sup>4)</sup> Belehrend ist auch, wenn z. B. der Kâmûs das arab. وَالْمَ Geistesreife mit وَالْمَ Schwere, Gewichtigkeit umschreibt, während derselbe
Begriff im Chald. und Syr. durch المنابع المنابع

Leicht zu erklären ist der Grund solcher mehrfacher oder vielfacher Benennung eines Dings. Substanzen, seien sie materieller oder geistiger Natur, werden ja benannt nach ihren Merkmalen, und zwar enthält ein Substantivum je Ein solches Merkmal<sup>1</sup>); es sind daher an sich so viele Substantiva für ein Ding möglich als Merkmale an ihm entdeckt werden. Je erfinderischer die Phantasie eines Volkes in der Entdeckung solcher Merkmale oder Beziehungen eines Dinges auf das anderweitig Bekannte ist, desto reicher wird sein Sprachschatz, indem es auch für längst Bekanntes und Benanntes immer wieder neue Namen bilden kann. so entstehenden Synonyma ergänzen sich, und geben in ihrer Gesammtheit mehr oder weniger vollständig den Begriff, von welchem ein jedes von ihnen ein Merkmal angibt oder andeutet. zu beachten, dass sie auch dann, wenn der angestrebte Begriff ganz derselbe ist 2), nicht den selben Weg zu seiner Auffassung eingeschlagen haben, weshalb sie nie ganz gleichbedeutend sind. Eben dadurch, dass sie einem verschiedenen Merkmale des Begriffs den Vortritt und das Uebergewicht einräumen, entsteht eine Differenz oder doch eine Variation im Wortsinn<sup>3</sup>). Gegen solche oft sehr zarte Schattirungen stumpft sich freilich das Sprachgefühl leicht ab; sie entschwinden mehr und mehr dem Bewusstsein. Desto nöthiger aber ist es, dass der Sprachforscher, zu dessen Aufgabe es gehört, die Geschichte der Begriffe aus der Sprache psychologisch zu entwickeln, gerade auf solche Gruppen von Synonymen sein Augenmerk richte, welche die Bildung eines Begriffs von verschiedenen Seiten darstellen<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. Pott in Lazarus' und Steinthals Zeitschrift I, 345 f.

<sup>2)</sup> Dies fordert die Bezeichnung "Synonyma", wie wir sie verstehen.

<sup>3)</sup> Tittmann (l. c. I, IV): Quae synonyma dicuntur licet ad communem quandam notionem referri possint, habent tamen quaeque proprium quendam modum et veluti signum rei quae cogitatur. Speziell für das Hebräische s. die in der Z. d. D. M. G. XVII, 318 f. angeführte Aeusserung S. D. Luzzatto's.

<sup>4)</sup> Einen Ueberblick über das in der hebräischen Synonymik bisher Geleistete hat Mühlau (jetzt Prof. in Dorpat) in der Z. d. D. M. G.

Wenige Begriffe aber dürfte es geben, deren sprachliche Formen uns einen so lehrreichen Einblick in die Werkstätte der Sprache gewähren können, wie der Begriff der Zeit, welcher einerseits dem Menschen so nahe liegt, dass er schon bei den ersten Anfängen des Denkens in irgend einer Einkleidung sich einfindet, anderseits doch so abstrakt ist, dass er nur sehr allmählich erfasst und erst bei philosophischer Untersuchung nach seinem wahren Wesen erkannt werden kann. Die Zeit ist nicht ein Gegenstand, sondern wie der Raum eine blosse Daseinsform, liegt aber der sinnlichen Wahrnehmung noch ferner als dieser. Den Alten kam sie wie etwas Abstruses vor: Galenus hat die Zeit etwas Göttliches und Unbegreifliches genannt, und Augustinus sagt von ihr: Si nemo ex me quaerat, quid sit tempus, scio; si quaerenti explicare velim, nescio.

Vollends merkwürdig ist die Art und Weise, wie die Sprache, obwohl verhältnissmässig arm an Mitteln, auch das auszudrücken strebt, was nicht einmal der Verstand auf der höchsten Stufe seiner Entwicklung beherrschen kann: das Unendliche, wovon die Idee in der Vorstellungswelt heimisch ist lange bevor sie durch die Konsequenz des Gedankens geläutert wird. Der Sprache, welche mit der Vorstellungskraft Schritt zu halten sich müht, gelingt es freilich nicht, einen völlig adäquaten Ausdruck für das Unendliche zu finden, aber die Schwierigkeit, die dies verhindert, treibt nur zu neuen Versuchen, welche ein eigenthümliches Licht verbreiten über die Wege, welche der Mensch einschlägt, um über das Endliche, Sinnliche hinaus zu dem Unendlichen zu gelangen, welches seinem Bewusstsein innewohnt, wie das Buch Koheleth (3, 11) sagt. Auf die theologischen Konsequenzen einzugehen, welche

Bd. XVII (1863) S. 316 ff. gegeben. Besondere Berücksichtigung verdienen hier: die früheste hebr. Synonymik, von Abraham b. Isaak Bedarschi verfasst (XIII. Jahrh.) und הכנית betitelt (herausg. von Polak, Amsterdam 1865.), und die jüngste, Sal. Pappenheims יריינות שלמה (I Dyhrenfurth 1784; III ebenda 1811; II Rödelheim 1831. 4), ein grossartig angelegtes, bis jetzt unübertroffenes Werk.

sich aus unserer Erörterung der hebräischen Bezeichnungen der Ewigkeit ergeben könnten, ist weder unsere Absicht noch unsere Aufgabe; es würde dies eine eigene Abhandlung erfordern. Wir werden uns damit begnügen, eine Zusammenstellung der Synonyma des Zeitbegriffs zu versuchen, welche zu nicht ganz unfruchtbaren sprachlichen Beobachtungen Anlass geben wird.

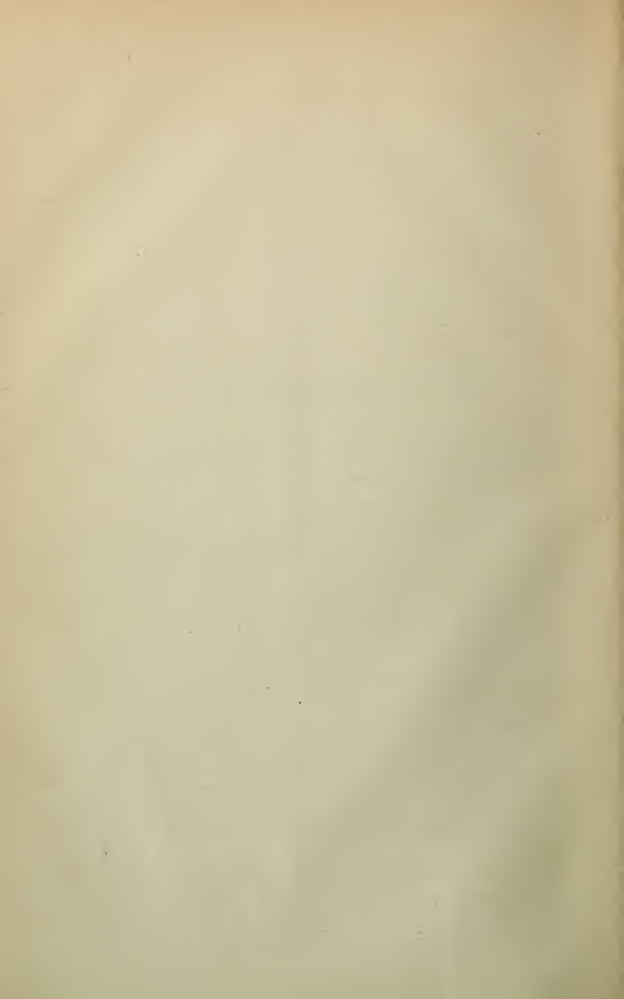
Beachtenswerthe Darstellungen dieser Wortgruppe haben schon die genannten jüdischen Sprachgelehrten gegeben. gehend bespricht namentlich Sal. Pappenheim (יריעות שלמה Theil I fol. ו – יטי) den Zeitbegriff und seine Wortformen, nicht ohne diese etymologisch abzuleiten und von Gesichtspunkten der neuern (besonders kantischen) Philosophie aus zu klassificiren. Dass Letzteres dem sprachlichen Verständniss eher Eintrag gethan, Ersteres im Vergleich mit dem heutigen Stand der Wissenschaft noch höchst unvollkommen geschehn ist, werden wir an einigen Beispielen zu zeigen Gelegenheit haben. Namentlich vermisst man hier jede Vergleichung mit den übrigen semitischen Sprachzweigen. Bei dem bereits angedeuteten Sachverhalt ist aber selbstverständlich, dass wir uns einer durchgehenden Beiziehung derselben nicht werden entschlagen können. Insbesondere wird das Arabische uns unentbehrlich sein, nicht bloss zur Vervollständigung und Ableitung der hebräischen Formen, sondern auch im Allgemeinen zur Konstatirung der semitischen Spracheigenthüm-Die nicht semitischen Sprachen dagegen werden wir lichkeiten. nur beiläufig berühren, wenn sie auffallende Parallelen bieten.

Die Eintheilung betreffend werden wir scheiden zwischen der endlichen und der unendlichen Zeit oder zwischen Zeit und Ewigkeit, obgleich sich zeigen wird, dass die Trennung der zu diesem und zu jenem Begriffe gehörigen Wörter nicht absolut vollzogen werden kann. Noch weniger würde es sich empfehlen, innerhalb des Zeitbegriffs das, was man die verschiedenen "innern Sprachformen" genannt hat, also Zeitpunkt, Zeitraum u. s. w. zu leitenden Gesichtspunkten für die Eintheilung zu machen, da dies die Einsicht in die Genesis der Bedeutungen nur stören und er-

schweren, die Uebersichtlichkeit aber nicht vermehren könnte, indem viele von den zu besprechenden Ausdrücken sich nicht ohne Gewalt in eine von diesen Kategorien einreihen lassen. Wir ziehn es daher vor, den elementaren Wortbedeutungen nachzugehn und dieselben je nach ihrer Aehnlichkeit an einander zu reihen, indem wir übrigens nicht verhehlen, dass gerade hinsichtlich dieser Grundbedeutungen Manches noch nicht unumstösslich feststeht, Einzelnes sogar noch sehr unsicher ist.

# I. DIE ZEIT.

'Ο χρόνος ἀριθμός ἐστι κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον.
Α ristoteles.



So verschieden auch der Begriff der Zeit in den einzelnen philosophischen Systemen angesehn und gewerthet worden ist, kaum wird man ihn definiren können, ohne ihn mit der Bewegung auf's engste in Verbindung zu bringen¹). Die Zeit ist nicht denkbar ohne eine Bewegung, eine Veränderung der Dinge; sie ist eine Form, welche durch die Bewegung erzeugt und aus ihr erkannt wird. Aber nicht bloss dem reflektirenden Verstand, auch der naivsten Weltbetrachtung — und dieser erst recht — erscheint die Zeit als etwas mit der Bewegung eng Zusammengehöriges, wie denn alle Sprachen diesem Zusammenhang Ausdruck geben. So unbedenklich wie man im Deutschen von der Zeit sagt: sie kommt, sie eilt, sie ist vergangen, redet der Lateiner von einem decursus aetatis, einem fluxus temporum u. dgl.

Die Vorstellung der Bewegung besitzt aber der Mensch bereits, wenn er die Zeit zum Objecte seiner Auffassung macht; er hat sie im Gebiete des Raumes unmittelbarer aus sinnlichen Anschauungen gewonnen. Die räumliche Bewegung wird daher das Apperzeptionsorgan (nach der jetzt gangbaren Terminologie), die zeitliche das Apperzipirte. Und zwar nicht bloss in einzelnen Formen des Ausdrucks findet diese Apperzeption zwischen Raum und Zeit statt, sondern ganze Komplexe von Vorstellungen werden

<sup>1)</sup> Wir verweisen auf den Abschnitt über Raum und Zeit in Trendelenburgs Logischen Untersuchungen I 156 ff. 3. Aufl. 1870.

aus dem Räumlichen in's Zeitliche hinübergetragen. Die räumlichen Verhältnisse in ihrem Zusammenhang müssen zur Veranschaulichung der zeitlichen behülflich sein. Die durch das Nebeneinander entstandene Reihe dient zur Darstellung der Reihe des Mittelst des räumlichen Vorneseins wird das zeit-Nacheinander. liche Prius, mittelst des räumlichen Zwischenraumes der zeitliche Abstand ausgedrückt. Die semitischen freilich wie die indogermanischen Sprachen verfahren bei dieser Uebersetzung der räumlichen Bewegung und Proportion in zeitliche mit einer bemerkenswerthen Inkonsequenz, indem sie, je nach der Anschauungsweise, der Zeitbewegung eine entgegengesetzte Richtung zusprechen. Entweder nämlich erblickt man in der Zeit eine Bewegung von der Vergangenheit zur Zukunft: die Zeit schreitet vor; was dem Menschen noch künftig ist, was er noch erwartet, was ihm noch bevorsteht (البستقيل), das liegt vor ihm; was vergangen ist, das liegt hinter ihm. Zu dieser mehr individuellen Betrachtungsweise kommt aber die mehr geschichtliche. Als das "Vorderste" (קאשׁרת) gilt hier der Anfang einer ganzen Kette von Geschlechtern, Zeiten u. s. w., in welcher die Gegenwart ein Glied ist, welchem die Vergangenheit vorausgieng (daher Der Vorzeit), und welchem die Zeit der Nachkommen nach folgt. Die fernste Zukunft ist hier das "Hinterste" (אַהַרִית). Aus dieser zwiefachen, auf die Sprache einwirkenden Vorstellungsweise könnten wie über-

all, wo entgegengesetzte metaphysische Begriffe sich an den selben physischen anlehnen, Zweideutigkeiten¹) hervorgehn, wenn nicht auch abgesehen vom Redezusammenhang der Sprachgebrauch die betreffenden Ausdrücke meist bestimmter geprägt hätte, so dass z. B. bei "Vorzeit" niemand an die noch vor uns liegende Zeit denkt, dass ferner das lateinische retro zeitlich gebraucht eben so gewiss auf die Vergangenheit geht als das griechische δπίσω auf die Zukunft.

Auch insofern bleibt sich die Vorstellung nicht gleich, als man sich entweder die Zeit als dem Menschen oder den Menschen als der Zeit entgegengehend denkt<sup>2</sup>). Das Gewöhnlichere ist aber, dass die Zeit an den Menschen herantretend und über ihn hinweggehend, allenfalls auch ihn vorwärtstragend, jedenfalls also als das bewegliche Element angeschaut wird. Es kann uns daher nicht befremden, wenn wir von den verschiedensten Völkern die Zeit selber nach ihrer Haupteigenschaft, der Bewegung benannt finden. In reichem Mass ist dies der Fall in den arischen Sprachen.

So kommt wahrscheinlich aus der einfachen Wurzel î, gehen3),

الكتابة عن الكتابة عن الكتابة الكتابة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber die daraus resultirenden Verschiedenheiten in der temporalen Terminologie der arab. Grammatik s. Fleischer in den Sitzungs-Berichten der k. sächs. Ges. der Wissenschaften 1864. S. 286.

<sup>3)</sup> Fick, Vergleichendes Wörterbuch der indogerman. Sprachen, 1870 S. 20 und 345.

der vielverzweigte Stamm  $aiv^1$ ), wozu sanscr.  $\hat{e}vas$ , Gang ( $\hat{a}yus$  Leben, Lebenszeit), griech.  $\alpha i \mathcal{F} \acute{e}v$ ,  $\alpha i \mathcal{F} \acute{e}i$ ,  $\alpha i \mathcal{F} \acute{e}v$ , lat. aevum, aetas (= aevitas), goth. aivas, Zeit, Ewigkeit, althd.  $\hat{e}wa$  u. a. m. gehören. Der erweiterten Wurzel  $y\hat{a}^2$ ), gehen, fahren, von der Zeit: verstreichen, vergehen, entstammt das sanscr.  $y\hat{a}tus$ , Zeit<sup>3</sup>), ferner das lat.  $J\hat{a}nus$ ; wahrscheinlich aber auch zend.  $y\hat{a}re$  (Jahr), griech.  $\mathcal{E}pa$  (Jahreszeit, Blüthezeit), althd.  $j\hat{a}r$  u. s. w.

Die Zahl dieser Beispiele liesse sich noch beträchtlich vermehren. Wenden wir uns indessen zu den semitischen Sprachen, so haben wir dieselbe Erscheinung; nur dass in diesen die elementare sinnliche Bedeutung, von welcher bei Benennung der Zeit ausgegangen wird, selten so allgemein ist wie in den angeführten arischen Wortstämmen. Merkwürdig sind hier die mannigfachen Variationen der Bewegung, an welche sich in entsprechender Weise mannigfache Modificationen des Zeitbegriffs knüpfen. Je weniger der Mensch mit Reflexion über abstrakte Begriffe den Anfang macht, desto weniger ist es der allgemeine Zeitbegriff, der ihn zuerst beschäftigt. Was zunächst ihn anregt, ist das sinnlich Wahrnehmbare, das, was in der Zeit oder zu Zeiten geschieht, geschehen ist oder eintreffen soll. In Folge dessen sind es zunächst gewisse durch ihren Inhalt sich auszeichnende Zeitpunkte oder durch ihre Eigenthümlichkeiten auffallende Perioden, welche seine Aufmerksamkeit auf sich ziehen. charakteristischen, verschieden gearteten Zeitvorstellungen aber finden naturgemäss ihren Ausdruck in verschiedenartigen Bewegungen. In Hinsicht auf Richtung, Intensität, Extension u. s. w. ist ja die Bewegung der vielfachsten Qualificirung fähig. Sie kann als vorwärts oder rückwärts gehende, näher kommende oder sich entfernende, langsam oder schleunig, schritt- oder stossweise sich vollziehende, als vibrirende oder kreisende vorgestellt werden,

<sup>1)</sup> Curtius, Grundriss der griech. Etymologie (3. Aufl. 1869) S. 359.

<sup>2)</sup> Fick, a. a. O. S. 331 f.

<sup>3)</sup> Curtius a a. O. S. 160.

und es wird sich zeigen, wie sinnig die Sprache von diesen Variationen zur Kennzeichnung der verschiedenen Gestaltungen des Zeitbegriffs Gebrauch zu machen weiss.

Noch ziemlich allgemein würde die Zeitbewegung dem hebräischen אָב zu Grunde liegen, wenn dieses gebräuchlichste Wort für Zeit, welches meist Femin.¹) ist, mit Suff. אָבָה, im Plur. שַּבְּיּה und עַּבְּּיִּה (בְּּיִּהְיִּה ) lautet, nach Gesenius' Thesaurus p. 993 (אַבָּיה contr. ex אָבָּיִה (מַבְּיִּה ) von עַבְּיִּה (מַבְּיִּה ), transiit, abzuleiten wäre, wie die Meisten annehmen. Lautlich steht dieser Annahme nichts im Wege, und dass עַבְּיִּה, welches wie im Chald. und Syr. auch im Arab. und Aethiop. in dieser Bedeutung (בּּיִבְּיִּה ) vorkommt, sich auf die dahinschreitende Zeit beziehn lässt, beweist das diesem Stamme zuzutheilende בּּיִּה sowohl in der gewöhnlichen Bedeutung "bis" als in der Bedeutung "Ewigkeit", von welcher unten die Rede sein wird. Für בּיִּה aber ist diese Ableitung weder die einzig mögliche noch die ansprechendste, wie wir sehen werden.

<sup>1)</sup> Wie oft "Orte, Ortsgränzen u. Behältnisse", insbesondere auch zeitliche Räume oder Gränzen (nach Böttcher, Ausführliches Lehrbuch der hebr. Sprache, herausg. von Mühlau, § 641 ε, vgl. § 621). Später kommt es auch als Masc. vor wegen Verkennung des Ursprungs (s. ebenda § 648).

<sup>2)</sup> Vgl. Gesenius, Lehrgebäude der hebr. Sprache S. 474.

<sup>3)</sup> Levy, Chald. Wtb. II, S. 226.

nach Fleischer (zu Levy II S. 572) von אָבָּל, welches höhere Potenz von عنو, انو, Die Grundbedeutung des Stammes ist: entgegentreten; عَنَنَ Pl. أَعْنَاءُ heisst die Wolke (wie عَنَنَ Pl. von dem nahe verwandten عَنَ als die vom Himmel sich abhebende, vorragende, dem Blicke entgegentretende. 1) Die temporale Wendung aber zeigt das arab. إِنَاءُ Plur. أَنَاءُ, die rechte, passende Zeit, eigentlich also: die eintretende, daherkommende, auf deren Eintreffen man gewartet hat. Daher bedeutet استنى entstanden aus استأنى (X) im Vulgärarabischen: erwarten. Form I bez. das Eintreten der geeigneten Zeit z. B. Sure 57, 15 اَلَّهُ يَأَنِي أَنْ "Ist es nicht Zeit (ist nicht die rechte Zeit gekommen) für die Gläubigen, dass . . . " Und in 33, 53 bez. die dem Propheten gelegene Zeit, welche die Gläubigen zu ihren Besuchen abwarten sollen. اناء Ueber die Form dieses Sing. von sind übrigens die Araber selber nicht ganz sicher. Mit dem St. ist wohl eng zu verbinden der St. اون in der selben Bedeutung,2) woher das häufige W. 57 wiederum: eingetretene eingetroffene, daher bes. rechte Zeit, ebenso 🦫 Zeit, Jahreszeit.

Aus der besprochenen Wurzel נול ist nun nach Fleischer auch das schon erwähnte למו hervorgegangen, nämlich aus אָלָה (wie אַלָּה aus אָלָה ), mit Suff. אָלָה (wie אָלָה ) aus אָלָה . Die Bedeutung ist dann eigentlich: Entgegentretendes, Begegnendes, Eintretendes, sich Treffendes. Das chald. בְּעֶּהְה (Ezr. 4, 10 f. u. a.) und בְּעָרָה kann man als Zeugen für den sonst assimilirten Wurzelkonsonanten anführen. Von ersterem bemerkt S. D. Luzzatto: usansi a guisa d'introduzione ai discorsi, quasi: or dunque; letzteres, unzweifelhaft temporal, steht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. auch Fleischer zu Delitzsch' Commentar zu Jesaja (Aufl. 2) S. 92 u. Gesenius' *Thesaurus* unter כנין.

<sup>2)</sup> Anders Dietrich in Gesenius' Hdwtb. unter , welcher von der Bed. aufathmen ausgehend für J die Bed. (bequeme) Gelegenheit, Rechtzeitigkeit gewinnt.

Dan. 2, 23 u. ö. in der Bedeutung: jetzt, nun. Das unstreitig von stammende עַּתְּה "zur Zeit" liesse sich mit בּצֹע, בּוּלֹ, zusammenstellen, ער עָתָּד bis jetzt = עַר כִּעַן (Ezr. 5, 16) mit נול.) Es ist auch nicht zu verkennen, dass eine solche Genesis dem Gebrauche des W. עדה angemessener ist als die von עדה; denn nicht etwa der unbestimmte, möglicherweise inhaltlos verstreichende Zeitverlauf wird damit ausgedrückt, sondern eine eigenthümlich besonderte Zeit, deren Eintreten ein Ereigniss oder doch eine Veränderung, deren Dasein eine Zuständlichkeit oder Umständlichkeit mit sich bringt. בת entspricht durchaus dem griechischen χαιρός, nicht χρόνος. Freilich ist richtig, dass die alte hebr. Sprache für den einfachen Zeitbegriff überhaupt kein anderes Wort besass, weshalb es allenfalls auch an Stellen seine Verwendung finden kann, wo es um die abstrakte Zeitdauer zu thun ist, wo demnach γρόνος am Platze wäre. Dass dies jedoch mit Verwischung seines eigentlichen Gepräges geschieht, tritt in vielen andern Redeweisen zu Tage. Es genüge vorläufig hinzuweisen auf die vielen Stellen, wo es (analog dem ענתא in den obigen Beispielen) die Zeit einer Sache bedeutet, d. h. die Zeit, wo eine Sache einzutreten pflegt oder eintreten soll, wie die Geburten<sup>2</sup>) (Iob 39, 1 u. a.), die Reife der Früchte, die periodischen Regengüsse;3) ferner auf den spätern Gebrauch, דע für die Witterung zu setzen (Ezr. 10, 13). χρόνος konnte nicht leicht in diese Bedeutung übergehn,

ים ער Auch Pappenheim führt בן u. של auf Eine Wurzel zurück, findet diese aber in dem blossen שנ welches die Bewegung (תנועה) ausdrücken, und wovon ען u. של Modificationen sein sollen.

<sup>2)</sup> Richtig bemerkt Pappenheim, dass dieses שת einen Gegensatz, also eine qualitative Unterscheidung der Zeit in sich trage, dass dem שת שלא ללדת (Koh. 3, 2) ein שת שלא ללדת entspreche.

<sup>3)</sup> Man vergl. dazu die Unterscheidung von χρόνος u. καιρός bei Severianus: Χρόνος μὲν μῆκός ἐστι, καιρὸς εὐκαιρία; ähnl. Cäsarius (Quaest. XXXV), welcher fortfährt: Οὐ γὰρ φαμέν χρόνος ἐπέστη ἀμήτου ἢ τρυγήτου ἀλλὰ καιρὸς οὐοὲ χρόνος γῆμαι τὴν νεᾶνιν ἀλλὰ καιρός. Treffender Ammonius: 'Ο μὲν καιρὸς δηλοῖ ποιότητα, χρόνος δὲ ποσότητα.

אמוסי dagegen bedeutet in der That im Neugriechischen das Wetter. Tür eine solche qualitativ unterschiedene Zeit passt aber ein Name von אום בול entgegentreten, da ja dieses nur von einer Zeit gesagt werden kann, welche, irgendwie sachlich qualificirt, von der vorhergehenden (und nachfolgenden) sich abhebt. Will man dagegen die Ableitung von אים festhalten, so darf man wenigstens als Grundbedeutung von יים nicht die beständig vorübergehende, gleichmässig fortgehende, eintönig verstreichende Zeit sich denken, sondern es ist dann zunächst eine bestimmte Schrittbewegung der Zeit, durch welche ein gewisser Inhalt am Menschen vorübergeführt wird; dazu wäre das äthiop. The (gîzê) Zeit, und zwar bestimmte, günstige Zeit und dergl. von בול (gîzê) Zeit, und zwar bestimmte, günstige Zeit und dergl. von בול (vgl. Ps. 90, 10 von der Zeit), syr. בול vorübergehen, zu vergleichen. Da indessen für אים noch eine dritte Erklärung Berücksichtigung verdient, werden wir auf das Wort zurückkommen.

Stärker noch als bei العلم tritt die Verbindung der Zeit mit dem, was sie bringt, bei dem vielleicht auch lautlich verwandten (n. unitat. عين (n. unitat. عين) auf. Dieses drückt die Zeit oder den Zeitpunkt aus, wo etwas in seiner Vollendung eintritt (vgl. das griech. غيب أ); es kann daher in gutem und schlimmem Sinne gebraucht werden, besonders aber ist das letztere häufig; so bezeichnet الحين التعلي المناه mit einer Art Euphemismus geradezu den Tod, das Verderben, z. B. in den hundert Sprüchen Ali's (herausg. von Fleischer) Spr. 70: البغى سائق الى الحين العطب والفناء "der Uebermuth treibt in's Verderben", wo die arab. Paraphrase lautet: العطب والفناء wird namentlich angewandt zur Bezeichnung des Endpunktes, wo das Leben des Menschen in der Welt sich vollendet. So Sure 2, 34 بريد بع وقت الموت أو القيامة , wozu Beidâwî: عيد وقت الموت أو القيامة , شمتاع وقت الموت أو القيامة , قيد بيد وقت الموت أو القيامة , قيد الموت أو الموت أو القيامة , قيد الموت أو ا

<sup>1)</sup> Vgl. Curtius, a. a. O. S. 108.

Eine andere ebenfalls spezifisch semitische Modification der Bewegung zum Behuf der Zeitdarstellung zeigen die Benennungen der Zeit, welche von der Grundbedeutung des Treibens, Stossens ausgehen. Unter diesen sind zunächst zu erwähnen die von der Wurzel oder oder i movit, pepulit abgeleiteten; vgl. die Verba أَفَرَ, أَفَرَ, auch أَفَرَ, Auf die Bedeutung treiben führt auch das N. welches das sprossende Grün, die Wiese bezeichnet; ebenso finden sich Derivata von diesem Stamm in den übrigen Dialekten (s. Gesen. Thesaurus p. 4), namentlich solche, welche Benennungen vegetabilischer Produkte des treibenden Wachsthums sind. Uebertragen auf's geistige Gebiet ist die Absicht als Moment oder Motiv, welches zu etwas treibt (vgl. الماعث das Motiv). Noch kräftiger zeigen die Grundbedeutung die Derivata von im Sinne von: gemüthlich beengt, verzagt sein. Von dieser Wurzel nun (nicht von افي oder ابي , wie die arab. Lexicographen angeben) stammt das Nomen إِذَّانَ = إِنَّانَ (mit den verw. Formen تَمُّفَةٌ إِفَاكَ أَفَكُ u.s. w.) in der Bedeutung Zeit, günstige Zeit. Nach dem angegebenen Ursprung kommt dieser Name wohl zunächst dem einzelnen Zeitmoment zu, welcher so

<sup>1)</sup> Ueber dessen Gebrauch als Gattungseigennamen für eine bestimmte Zeit s. Fleischer, Sitzungsberichte, 1866, S. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eig. zurücktreiben, daher schmälern, vermindern; s. Delitzsch' kürzern Comm. zu den Psalmen S. 539 und den umfänglicheren Bd. I S. 658 f.

heisst als der treibende, nachdrängende¹), nachtretende, nachrückende, welcher dem vorhergehenden auf dem Fusse folgt (vgl. die R. A. جاء على افف ذاك, venit statim post hoc), daher dem rechten, für etwas passenden Moment. Dann heisst معنى افف أن ما والله أن الله والله أن الله الله إلى الله والله الله والله وال

Für das Hebräische nun wäre diese Gruppe besonders von Bedeutung, wenn das dem spätesten (nachexilischen) Hebraismus angehörige analog zu erklären wäre. Dieses Wort kennen alle Dialekte des Semitismus; es ist daher seine Ableitung nicht anderswo zu suchen<sup>4</sup>). Schauen wir uns aber in diesem Sprachgebiet nach einem physischen Begriff um, welcher zu Grunde liegen könnte, so bietet das arab. بَنَ stossen einen solchen, welcher mit dem eben besprochenen gleichartig ist.<sup>5</sup>) wäre dann gleich عَمَنَ (wie im Syr. عَمَنَ aus Einer Grundform entstanden sind), woher مَمَنَ بُمَانَ, häufiger مَمَنَ , welche beiden Formen nach Angabe der arab. Sprachkundigen ganz gleichbedeutend

<sup>1)</sup> Vgl. das französ. instant Augenblick, von instare.

<sup>2)</sup> Vgl. أباب, آباب Fluth; äthiop. አባዋ: (abāwî) der Nilstrom.

<sup>3)</sup> Leibnitz, Opera philosophica ed. Erdmann p. 752.

<sup>4)</sup> Vgl. Ewald in den Götting. Gel. Anz. 1858. S. 97 ff.

<sup>5)</sup> Wie Prof. Fleischer mir mittheilte, sieht er darin wirklich den Ursprung des Wortes.

<sup>6)</sup> Ableitungen davon sind بنية eig. stössig, بنية Plur. بانية in ähnl. Bed.: die ungehorsamen Menschen und Geister, aber auch die Engel, welche das Höllenfeuer bewachen und die daraus Entrinnenwollenden zurückstossen; endlich auch verschiedene Polizei- und Militärbeamte, welche die Unruhigen gleichsam in die Reihe zurückstossen, u. a.

sind, und sowohl eine lange als eine kurze Zeit bezeichnen können¹). Dazu gehört das n. unit. وَمَنْ وَمَنْ eine Zeit (z. B. eine Zeit her, وَمَنْ فَنَ فَنَةُ وَمَنْ فَنَ فَنَةُ وَمَنْ فَنَ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ فَنَ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَقَلَ her, وَمَنْ فَنَ فَنَ فَنَ وَمَنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِيْ وَمِنْ وَمِيْ وَمِنْ وَا مِنْ وَمِنْ و

Näher als die bisher besprochenen berühren sich mit unsrer Anschauungs- und Redeweise diejenigen Beispiele, wo die quantitative Dauer einer Zeit angezeigt wird durch die Art der Bewegung, welche zum Vehikel ihrer Darstellung gewählt worden. Diese Fälle sind zahlreich. Wenn z. B. der Bewegung freier Lauf gelassen wird, dass sie sich ungehindert ausdehnen kann, erweckt dies leicht die Vorstellung einer längern Zeitdauer. Zwei Wurzeln, welche die ungehemmte Bewegung ausdrücken und auf die Zeit angewendet werden, sind z. B. we und w. Von wäre nämlich und dem nahe verwandten wird ist der Grundbegriff: sich frei von der Stelle bewegen, fortrücken, vorrücken, avancer; daher denn par war auch als Name der Zeit selber kommt das sich schliesst. Aber auch als Name der Zeit selber kommt das

<sup>1)</sup> Im Gegensatz zu , ist es allerdings eine längere Zeit, s. De Sacy, Chrestom. Arabe I, p. 409 (2 éd.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Letzteres würde weniger auf die Vorstellung der Zeitfolge als die der anschwellenden, anwachsenden Zeit führen (vgl. franz. *pousser*).

Dagegen wirkt die Beschleunigung der Bewegung naturgemäss verkürzend auf die Zeitvorstellung. Als Beispiel dafür führen wir zunächst an das aramaisirende tie, welches wir nach Hitzig (zu Dan. 3, 6) von ableiten¹); dieses Verbum, seiner Bedeutung nach nicht sehr verschieden von Le, bezeichnet wie dieses ein intensives Gehen, Laufen, welches aber hier in Betracht kommt als ein eiliges, hastiges, wie es auch in andern Sprachen gern auf eine kurze, rasch entfliehende Zeit angewendet wird²). Die im Chald. Syr. Arab. Aethiop. herrschende Bedeutung von tie ist allerdings eine bestimmtere. Es bez. die Stunde, welche aber eben als der zwölfte Theil des Tages und der Nacht lange das kürzeste Zeitmass gewesen ist³). Auch steht tie wo

<sup>1)</sup> Nach Gesen. u. den Meisten gehört es zu שָּבָּה blicken. Dann entspräche es recht eigentlich dem deutschen "Augenblick", dem sanser. k'sana für îk'sana, und wäre an die sofort zu behandelnden Wörter בַּבָּה auzuschliessen. Nach Andern ist die Wurzel: עפּבָּה, weit sein, in welchem Fall es wie مُدَّة eine ganz unbestimmte Zeitdauer, ein beliebiges spatium temporis ausdrücken würde.

<sup>2)</sup> Vgl. das latein. ruit hora.

<sup>3)</sup> Vgl. für das deutsche *stunt, stunta* (eig. Augenblick) Grimm, deutsche Grammatik, III, 231.

es sich nicht um eine astronomisch gemessene Stunde handelt, für eine recht kurze Zeit. In den Targuns ersetzt es gewöhnlich das hebr. בֶּבֶּל. Im Buch Daniel findet es sich mehrmals in der Verbindung ישׁעָהָא im Sinne von augenblicklich 1), sofort 2). Es entspricht ganz dem syr. مَدْ عَدْ Zu vergleichen ist auch das arab. من ساعتى, extemplo. Namentlich dient das Wort mit demonstrativem Zusatz zur Bezeichnung des gegenwärtigen Moments. So chald. אָשָׁלָם aus שֵׁלָהָא = jetzt, soeben; gleichfalls im syr. الساعة für يساً (ital. ora, franz. or) jetzt; لسّا für قساد (ital. ancora, franz. encore) adhuc.3) Im Arabischen finden wir اُسِعْجَةٌ (seltnere Form أَسَاعَةُ zuweilen mit der Tendenz, die damit gemeinte Zeit als möglichst kurz erscheinen zu lassen; wir erinnern an die koran. Phrase: nicht um eine Stunde können sie (den ﴿ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً Termin) hinausschieben" z. B. Sure 7, 32, wo Beidâwî umschreibt: يعمل النمّام في : (- Vgl. ferner die Sprichwörter اقصرَ وقت der Ohrenbläser stiftet in einer Stunde Un-جولة الباطل ساعة وجولة الحتى: frieden für mehrere Monate" und der Irrthum waltet eine Stunde, die Wahrheit ewig" الى الساعة (vgl. Prov. 12, 19). الساعة heisst nämlich hier wie durchgängig im Koran die Stunde κατ' ἐξοχήν, d. i. die Stunde der Auferstehung. Beid. erklärt الساعة S. 30, 54: القيامة سبيت بها لاتها -Die Be تقوم في آخر ساعة من ساعات الدنيا او لانها تقع بغتة deutung "Stunde" konnte endlich leicht in die der jeweiligen, bald

<sup>1)</sup> Ganz ebenso mhd. ze stunde (momento, statim), sâ zestunde Trist. 3696; sâ zestunt Gudr. 1160; Trist. 1136; s. Grimm, deutsche Grammatik III, 148.

<sup>2)</sup> Die Augenblicklichkeit wird dabei noch mehr urgirt als in dem daneben gebrauchten בה זבנא.

S. Fleischer, Hallische Literaturzeitung, Ergänzungsblätter 1838
 S. 161.

<sup>4)</sup> Zerstreute Perlen (herausg. von Fleischer) Nr. 274 u. 47.

so bald anders gearteten Zeit übergehen, wie wir es in der talmud. Sprache finden. So galt nach einem Grundsatze des traditionellen Gesetzes das Bêth Dîn für befugt, mosaische Gesetze zu suspendiren שהשעה צריכה לכך, wenn die Zeit es so verlangte. 1) Ferner Berachoth 64<sup>a</sup>:

כל הרוחק את השעה שעה דוחקתו וכל הנדחה מפני השעה שעה נדחת מפניו

Wer die Zeit stösst, den stösst die Zeit; Wer sich aber vor ihr drückt, vor dem drückt sie sich.

Gehen wir weiter, so lässt sich die Schnelligkeit bis zu einem höchsten Grade steigern: der schleunigsten Bewegung entspricht die kürzeste Zeitdauer. Es ist eine auch in den abendländischen Sprachen häufige Metapher, dass solche Thätigkeiten, die eine möglichst rasche Bewegung mit sich bringen, das plötzliche Eintreten von etwas oder die denkbar kürzeste Zeitdauer versinnbilden. Alle diese Sprachen haben dazu meistentheils die geschwindesten Thätigkeiten der Glieder des menschlichen Leibes entlehnt.2) Hebräische Wörter dieser Art sind und בַּחֵל Das Verbum רָנֵע weist auf dieselbe Wurzel zurück wie תבי, רבד, u. s. w., welche alle ein heftiges Bewegtsein oder Erregtsein ausdrücken. Schon Alb. Schultens (Orig. Hebr. L. I, c. 10) identificirt dieses بقرة richtig mit رقية (bes. VIII) tremulo motu agitari, welches vom Zucken des Blitzes, vom Hin- und Hergehen des Wagezüngleins und dergl. gebraucht wird.<sup>3</sup>) Im Hebr. hat das Wort als Transitivum die Bed. erschüttern, erregen, in Zitterbewegung versetzen<sup>4</sup>), z. B. das Meer Jes. 51, 15 LXX

<sup>1)</sup> Philippsons Israelitische Religionslehre, Abth. I S. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beispiele aus den germanischen Sprachen s. Grimm, deutsche Gramm. III, 129 und besonders bei Tobler in Lazarus' u. Steinthals Zeitschrift V, S. 311. 320 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. auch جَنَ von dem Wagebalken und der Wage selbst: wippen, ausschlagen.

<sup>4)</sup> S. Delitzsch zu Jesaja S. 516 u. 521; zu Iob S. 308.

ταράσσειν; Iob 26, 12. Das Niph. und Hiph. haben abgesehen von drei gleich zu erwähnenden Stellen eine davon unabhängige Bedeutung, und sind auf 🚁 (zurückkehren) zurückzuführen. Die intransitive Bedeutung von הגל (commoveri, tremere) findet sich vielleicht Iob 7, 5 (meine Haut schauert). Die Segolatform in pausa בְּבֶּע, bed. also eig. vibramen, wie Schultens richtig angibt. Wie er kann man auch das latein. "momentum" vergleichen; nur ist בֶּבֶּע eine heftige Bewegung oder Erschütterung. Eher lässt sich daher das arab. هُبَّة danebenstellen (von هُبَّة commotus fuit, auch vom Schwert: zucken), welches ebenfalls einen kurzen Moment, gleichsam Einen Streich bezeichnet; nicht minder غُطُرَة Augenblick, kürzeste Zeit¹) (von 🔑 vibravit), gleichsam Eine Zuckung; auch כנשל eigentlich Ein Stoss²). Bei אור hat indessen wohl noch eine bestimmtere leibliche Bewegung das Mittelglied gebildet, wie man es denn gewöhnlich erklärt als ictus oder nictus oculi<sup>3</sup>). Damit stimmt ganz überein das syr. مُدِينَ وُهِمُ وَاللَّهُ , gleichbedeutend mit کَرَف = پَرُو schlagen, aber auch die Augen niederschlagen, mit den Augen winken (طَرُفَةُ Auch so ist übrigens בֶּבֶע nicht ganz gleich dem deutschen "Augenblick". In liegt von Haus aus etwas Gewaltsames; es bezeichnet das Auf- oder Niederschlagen der Augenlider, daher die äusserst kurze Zeit, die dazu nöthig ist. 4) — Prov. 12, 19 haben wir den verbalen Ausdruck וְעַר־אַרְבִּיעָה (Gegensatz לָעָד). Dafür könnte es

ماكان مدتّهم الاّ خطرة S. Freytag, Lex. Ar.: ماكان مدتّهم الاّ

<sup>2)</sup> Vgl. französ. tout-à-coup u. ähnl.

<sup>3)</sup> Vgl. äthiop. ΦΚΠΤ: (kesbat) eig. nutus, daher Augenblick u. das mit בֶּהֶבֶּהְ yon, also eig. das gleichbedeutende nachbiblische בְּהֶבֶּהְ von אָם, also eig. das Sinkenlassen der Augenlider ausdrückend, ebenso das neutestamentliche ἐν ῥιπῆ ὀσθαλμοῦ 1 Cor. 15, 52 von ῥιπή, Wurf, Schwung.

<sup>4)</sup> Abulwalid will den Begriff der kürzesten Zeit dadurch gewinnen, dass er aus der Bed. sich zusammenziehen, welche auch Andere dem حدت (= درجع المان المان beilegen, die Bed. tenuis fuit ableitet; daher sei ارجع wie das arab. دقية عن الزمان بنادمان يعام بنادمان ويد wie das arab. دقية بنادمان بنادمان

ganz so gut heissen إِلِمَا (vgl. Iob 20, 5). Die Art und Weise wie Jer. 49, 19.50, 44 diese Verbalform uns entgegentritt, lässt vermuthen, dass es ähnlich wie Iob 7, 19 "bis ich meinen Speichel schlucke" eine dem Volksmund geläufige Redensart war. Die erste Person steht dabei ähnlich wie in من ساعتي. Diese Hiphilform nun ist nicht ein abstraktes Denominativum: einen Augenblick zubringen, warten und dergl.; sondern sie hat noch die sinnliche Grundbedeutung, also: bis ich mich rege, schüttle, oder besser: in so kurzer Zeit als ich zum Aufschlagen der Augen brauche. 1)

Aus dem Gesagten ergibt sich einfach die Gebrauchsweise von 35. Es bezeichnet gleichsam einen einzelnen Pulsschlag der Zeit, d. h. ein Zeitatom, und wird daher erstens gesetzt für das Minimum einer Zeitdauer, welches den Namen Dauer eigentlich gar nicht verdient. So Ex. 33, 5 בנע אבר eine kürzeste Zeit (Zeiteinheit); Ps. 30, 6 בֶּבֶּע ein verschwindend kurzer Augenblick im Gegensatz zur Dauer eines ganzen Lebens (s. Hupfeld zu d. St.); Iob 20, בְּרֵירְהַנִע so lang ein רגע währt, parallel mit בָּרֶירְהָנִע, eine kurze Spanne Zeit; בְּלֵעֵם־רֶבֶּל Jes. 26, 20 und öfter. Zweitens bez. das schlagartige, blitzschnelle Eintreffen eines Ereignisses, besonders einer Katastrophe: Thren. 4, 6 פְבוֹ־דְבַע von der plötzlichen Zerstörung Sodoms; ähnlich בָּרֶבֶּע Num. 16, 21, aber auch accusativisch ohne Präposition, z. B. Jer. 4, 20 parallel Jes. 47, 9. Ps. 6, 10. Meistens wird mit dem Worte der jähe, gewaltsam schnelle Untergang der Gottlosen ausgemalt, Iob 21, 13 dagegen ein plötzlich überraschender, leichter Tod. מֹלְנְעֶּים mit zeitlichem ; und prägnantem Plural2): in Augenblicken, d. h. so, dass kein einziger Augenblick, kein Minimum der Zeit ausgesetzt wird.

<sup>1)</sup> So auch A. Schultens: usque dum nictem = oculis vibrem. Ewald: "bis ich die augen bewege." Zu der jeremianischen Doppelstelle vergleiche das "veni, vidi, vici."

<sup>2)</sup> Vgl. לְבַקְּרֵים (Ewald, Ausführl, Lehrbuch der hebr, Sprache § 217 d).

Ein Doppelgänger dieses יגע ist nach seiner Herkunft, Form und Bedeutung das Nomen בתל vom Verbum מת (so nur im Samaritan. gebräuchlich) = TIB öffnen, hier aber speziell die Augen öffnen, aufschlagen, woraus sich nach Analogie des eben besprochenen Wortes die temporale Bedeutung von selbst ergibt: es bezeichnet den kaum wahrnehmbaren Zeitpunkt (στιγμή LXX Jes. 29, 5), während dessen man die Augen aufschlägt. Auch dieses Wort deckt sich nicht ganz mit unserm "Augenblick", dem es indessen näher kommt. Als adverbialer Accus. und mit Präpositionen wird פַּחַע und das davon abgeleitete Adverbium בַּחָאָב für ebenso wie בְּבֶע zum Ausdruck der Plötzlichkeit gebraucht. An manchen Stellen sind diese Wörter ganz synonym mit דָבֶע; indessen zeigt sich doch eine in ihrer Abkunft begründete feine Differenz in der Vorstellung. בֹב ist mehr die reissende, gewaltthätige, stürmische Schnelligkeit, mit welcher sich etwas vollzieht; שמע deutet an, dass etwas leise überraschend, unbemerkt eintrifft, wie man die Augen aufschlägt, schon da ist. Diese Vorstellung einer unversehens eintretenden Ueberraschung zeigt sich u. a. Koh. 9, 12 bei der Vergleichung mit den Fischen und Vögeln, welche nichts merken, bis sie "mit Einem Male" sich gefangen finden; ebenso Prov. 7, 22 bei dem den Lockungen zuhörenden Jüngling, welcher der Buhlerin nachläuft, ehe er sich's versieht, d. h. indem er sich plötzlich 2) nicht mehr in seiner Gewalt hat. Vgl. auch Jes. 47, 11, wo ein nicht vorhergesehenes Unglück gedroht, und Num. 6, 9, wo von einem unvorhergesehenen Todesfall die Rede ist. Am deutlichsten tritt dieser Zug des Nichtvoraussehens Num. 35, 22 hervor, wo pand geradezu s. v. a. unvorsätzlich, unabsichtlich. שַחַב und שַּהָשׁ werden auch zur Verstärkung neben einander gestellt: "urplötzlich."

Im Gegensatz zu diesen Benennungen, welche mit Zuhülfenahme einer schnell vorübergehenden Bewegung die Zeit als kurze

<sup>1)</sup> Böttcher § 279. Ewald § 204 b.

<sup>2)</sup> κεπφωθείς LXX dem Sinn nach richtig.

kennzeichnen, stehen die Namen der eigentlichen Zeitdauer, welche einer sichtbar anhaltenden, konstanten Bewegung ihren Ursprung verdanken. Von der letztern Art waren schon die Ausdrücke, welche das weite Ausgreifen oder Vordringen aussagen. Namentlich aber wird die länger andauernde, verweilende Zeit durch eine besondere Richtung, nämlich das Umbiegen oder kreisförmige Wiederkehren dargestellt.

Das erste hebr. Nomen, welches hier anzuführen, ist das nach und nach ganz zum Adverbium gewordene T. Da T. Da T. Da um biegen, zurückkehren '), zeigt T. eigentlich die Rückkehr von etwas, seine Wiederholung an; daher steht es für iterum wie syr. La chald. Im (Im). Dieser Begriff der Wiederholung aber geht in den der Fortdauer über'). Wie wir von einer Thätigkeit oder einem Zustande sagen, dass sie "anhalten") statt mit der Zeitbewegung "vorüberzugehen", so liegt dem semitischen Sprachgebrauch die Anschauung zu Grunde, dass ein inhaltlich bestimmter' Zeitmoment zurückkehrt, statt zu entschwinden. Wie im Hebr. und Chald. findet dieser Stamm im Aethiop. temporale Anwendung. Und im Arab. zeigt sich darin wenigstens deutlich der Uebergang von der Iteration zur Continuität, von der Wieder-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daher auch בְּלֵּכִיד (IV) מְּלֵּכִיד eig. wiederholen; daher wiederholt, nachdrücklich, feierlich sagen, bezeugen. Vgl. Gesen. *Thesaur.*, Böttcher § 912, 40.

<sup>2)</sup> Dieser Uebergang ist jedenfalls natürlicher als die Spaltung des Wortes, welche Dietrich (in Gesen. Lexikon) vorschlägt, wonach es in der Bed. iterum auf שמד wenden, in der Bed. Dauer aber von einem angeblichen festsein abzuleiten wäre.

<sup>3)</sup> Man vergleiche das mit sich berührende englische still (althd. stullan, anhalten, zögern, verweilen) = noch, aber oft mit adversativer Tendenz, indem die Vorstellung des Anhaltens, Einhaltens in die des Beschränktseins übergeht. Etwas Aehnliches findet bei statt.

<sup>4)</sup> Auch hier wieder bemerke man die schlechthinige Bedingtheit der Zeitvorstellung durch ihren Inhalt. Das Geschehniss oder der Zustand kehrt wieder, verharrt und erzeugt so die Vorstellung der Dauer.

holung zum habituellen Zustand. عاد bedeutet nämlich zurückkehren zu etwas, es wiederholen, zur ständigen Gewohnheit machen. Auch das damit verwandte عهد ist eigentlich s. v. a. zurückkehren, dann eine Sache sorgfältig üben, pflegen (so besonders Form V), عُهُدُ eigentlich Gegenstand des Zurückkehrens, d. h. der beständigen, sorgfältigen Beobachtung, daher = Bündniss, Vertrag. — So bed. die Partikel ללד eigentlich: "Fortdauer1) von .... (Ewald, §. 209 c.), daher = noch, auf die Gegenwart bezogen: adhuc, noch jetzt, noch immer, negativ לא עוד eig. nicht wieder, daher: nicht mehr; es kann aber auch eine Zeitdauer bezeichnen, deren Hinausgehen über die Gegenwart man voraussieht, so z. B. בעודי Ps. 104, 33: bei meinem Fortdauern = so lang ich noch lebe. Iob. 27, א בָל־עוֹד וְשִׁבְּיִתִי בִּר die ganze Dauer, da noch Athem in mir ist = so lang noch . . . Steht hingegen עלד in Beziehung auf etwas, was noch gar nicht vorhanden, noch nicht eingetreten ist, so bezeichnet es das Andauern des Ausbleibens. So lange etwas verzieht, hält es gleichsam zurück, statt mit der Zeitbewegung einzutreten. So 1 Sam. 18, 8 וְעוֹר לוֹ אַהְ הַמְּלוּכָה "Im Rückstand ist für ihn nur noch das Königthum," d. h. es fehlt ihm nur noch dieses, wo die auffallende Ellipse<sup>2</sup>) verschwindet, wenn man Tiz zu seiner vollen Bedeutung kommen lässt; ebenso Hab. 2, 3. Dan. 11, 35: "Verzögerung (findet statt) bis auf die bestimmte Zeit." — Endlich gibt es Stellen, wo דוֹר nicht eine Zeitdauer sondern das Dauern oder Verharren von etwas ausdrückt, so

<sup>1)</sup> Dass übrigens das Wort identisch sei mit dem altarab. عَرْفُ (Ewald § 337 c. Anm. 2), ist nicht annehmbar. Letzteres, abgesehen vom mytholog. Gebrauch, nur mit Negation und zwar meist von der Zukunft vorkommende Wort scheint eigentlich die Zeit zu bedeuten. Der Kamûs, welcher es so erklärt, gibt zugleich die Grundbedeutung von عام : hinten stehen, zur Ablösung nachrücken (wie مُعَلَفُ). Diese Ableitung ist beachtenswerth, da sie sowohl mit sonstigen arab. Auffassungen der Zeit als mit dem Sinn des häufigen تَعْرِيضُ umtauschen (eig. also ersetzen) harmonirt.

<sup>2)</sup> Vgl. Ewald § 299 a.

Gen. 46, 29: בֵּלְבְּצָלִין עֵלֹי עֵלִי עֵלִי עֵלִי עֵלִי עִלִּין עִלִּין עִלִּין עִלִּין עִלִּין עִלִּין עִלִּין עִלִּין, er weinte anhaltend = hörte lange nicht auf zu weinen, vgl. Ruth 1, 14; und wahrscheinlich ebenso ("fortwährend", "ununterbrochen") Ps. 84, 5, wo die alten Uebersetzer und Rabbinen es sogar einem לעולם gleich setzen.

An Bestimmtheit gewinnt der Begriff der Zeitdauer dadurch, dass die Benennung desselben, statt von bloss rückgängiger oder reflektirender Bewegung von der Kreiswendung hergenommen wird, welche, regelmässig sich vollziehend, zu einem geschlossenen Ganzen sich abrundet. Gerade diese Art von Zeitnamen ist in den verschiedensten Sprachen stark vertreten, indem theils ein einzelner Zeitraum, theils die Zeit an sich als Cyclus angesehen wird. Der Grund dieser Anschauung ist, wie aus der Untersuchung der betreffenden Wörter erhellt, darin zu suchen, dass diejenigen Erscheinungen, an deren stetiger Veränderung oder Bewegung der Lauf der Zeit wahrgenommen und gemessen wurde, selber einen Kreislauf darstellen. Von ihnen ist die Vorstellung der Kreisbewegung auf die entsprechende Zeit übertragen worden. Die Gestirne nämlich, welche um ihrer allen Menschen in die Augen fallenden und dabei höchst regelmässigen Bewegung willen von jeher zur Orientirung in der Zeit benutzt wurden, bewegen sich in kreisförmigen Bahnen, wie der Augenschein lehrt. Schon in dem Zeitraum von 24 Stunden, welcher sich als einheitliches Zeitmass den Menschen aufdrängt, vollzieht sich offenbar ein solcher Umschwung der Gestirne. Deshalb heisst der Lauf, welchen die Sonne täglich am Himmel beschreibt¹), יוֹל im Arab., יְּמַלְּבָּה im Hebr. (Ps. 19, 7) von Tip, verw. mit Tp, Wurzel Tp umkreisen.

In grösserem Maassstab aber als der Tag bildet das Jahr einen Cyclus, indem durch die sich gleichbleibende Aufeinander-

<sup>1)</sup> Vgl. die Essays von M. Müller II S. 147 der deutschen Uebers., wonach bei den alten Indern die Tage als Herde der Sonne dargestellt zu werden pflegen, so zwar, dass das Kommen und Gehen eines jeden Tages mit dem Einherschreiten einer Kuh verglichen wird, welche des Morgens ihren Stall verlässt, die himmlischen Weiden auf dem angewiesenen Pfade durchschreitet, und Abends zu ihrem Stalle zurückkehrt.

folge von Erscheinungen (Jahreszeiten), aus welchen es zusammengesetzt ist, unwillkürlich die Vorstellung einer Runde, eines Kreislaufes wachgerufen wird. 1) So heisst denn der Ablauf des Jahres השוכה Ex. 34, 22. 2 Chr. 24, 28, wie von bestimmten, jährlich wiederkehrenden Tagen gesagt wird, dass sie "kreisen" Jes. 29, 1.2) Auch der Name des Jahres selbst drückt oft diese Kreisbewegung aus. Zweifelhaft ist dies beim griech. ἐνιαυτός, da dessen Herkunft überhaupt noch nicht sicher (Curtius a. a. O. S. 196). Aber auch κόκλος steht bisweilen geradezu für Jahr, und bei annus wird die Grundbedeutung Ring oder Kranz durch das Diminut. annulus oder anulus wahrscheinlich gemacht<sup>3</sup>). Einen deutlichen Fall dieser Art bietet das arab. Jesich wenden (= خَوْلَيْن sich winden), ein altes Wort für Jahr; so im Koran bezeichnet also den voll- كَوْلٌ, zwei volle Jahre lang. كَامِلَيْن ständigen Kreis, welcher durch die Wendungen oder Wandlungen und daraus resultirenden Zustände (אוֹדוֹת vgl. אוֹדוֹת), die sich in dieser Zeit eines Jahres an einander reihen, gebildet wird.

Einen weitern Kreislauf stellt das Menschenleben dar. Ein solcher beginnt mit jeder Generation, welche von der Jugend bis zum Greisenalter gleichsam die Jahreszeiten des menschlichen

<sup>1)</sup> Es ist kaum nöthig an das latein. vertente anno zu erinnern und an das homerische περιπλομένου ἐνιαυτοῦ z. B. Od. 11, 248: im umkreisenden Jahr = innerhalb eines Jahres; περιπλομένων ἐνιαυτῶν, während die Jahre umlaufen. Auch die Jahre an sich heissen Il. 23, 833 περιπλόμενοι als die in steter Kreisbewegung laufenden (rollenden). Ebenso wird περιτέλλεσθαι sich im Kreislauf vollenden, ablaufen, mit ἔτος verbunden. Im Aethiop. heisst dieser Kreislauf (des Jahres) Ump.: (תוד).

<sup>2)</sup> Nach Böttcher (Proben A. T. licher Schrifterkl. S. 83 ff.) würde auch היה hier zu nennen sein, von היה, sich krümmen, also: "wie die Zeit umkreist ist" = über's Jahr. Doch ist diese Redensart wahrscheinlich aus היה in der Bed. reviviscere zu erklären.

<sup>3)</sup> Fick a. a. O. S. 418 nimmt an, annus stehe für acnus, und sei wie ânus, annulus Ring zu sanscr. akna gebogen, Part. Perf. Pass. von indog. ak sanscr. ac, ańc biegen, zu stellen.

Lebens durchmacht. Eine solche Zeitdauer<sup>1</sup>), in welcher dieser Umlauf sich vollendet, heisst daher ebenfalls Kreis, wie das hebr Wort דֹּרֹ zeigt. Dieses komm t von זוֹ sich im Kreise bewegen. ist demnach eins mit פֿרָל (n. unit. צֿבָיל) Kreislauf. Also ist אָדֿר , chald. 77 nicht "quasi terminus temporis, quo homines simul in hac vita et mundo habitant, a 777 habitare" (Buxtorf) 3), auch nicht "Menschenund Zeitschicht von 777 schichten (Böttcher), sondern es bezeichnet den kreisförmig sich abschliessenden Zeitverlauf, in welchem ein Menschengeschlecht seine Entwicklung vollendet4). Aus diesem Grundbegriff ergibt sich mit Leichtigkeit der zwiefache Gebrauch, den das Wort im Hebr. Chald. und Syr. hat, wonach es einerseits mehr temporal das Zeitalter bezeichnet, anderseits das einem solchen angehörige Menschengeschlecht. Diese beiden verschwisterten Bedeutungen sind in vielen Fällen gar nicht zu trennen. Die temporale Bedeutung tritt z. B. hervor, wo eine unabsehbare Reihe von Generationen oder

<sup>1)</sup> Griech. αλών, genauer γενεά; lat. sacculum. Zwischen den beiden letztern unterscheidet Censorinus (De die natali c. 17 s.): Saeculum [quod quidam lustrum aut annum magnum vocant c. 16] est spatium vitae humanae longissimum partu et morte definitum, quare qui annos triginta saeculum putarunt, multum videntur errasse; hoc enim tempus genean vocari Heraclitus auctor est, quia orbis aetatis in eo sit spatio; orbem autem vocat aetatis, dum natura ab sementi humana ad sementim revertitur etc.

<sup>2)</sup> Siehe über diese zahlreiche Wortsippe Ethé, Schlafgemach der Phantasie II, S. 86 ff.

<sup>3)</sup> Aehnlich schon Kimchi im Sepher Haschoraschim: כל ימי אשר האדם

<sup>4)</sup> Sein Ende findet dieser Zeitraum dadurch, dass eine neue Generation in den selben Kreislauf eintritt, daher der numerische Betrag des bei chronologischen Angaben nicht etwa 70 oder 80 Jahre (die längste Lebensdauer nach Ps. 90, 10), sondern 40 Jahre ist. Damit hängt es zusammen, dass die Hebräer ihre Geschichte in Perioden von je 40 Jahren einzutheilen lieben. Vgl. Bertheau, Buch der Richter S. XVI ff. Fürst, Geschichte d. bibl. Literatur I, 351 f; II, 3 ff. — S. aber auch Ewald, Geschichte des Volkes Israel II, S. 521 ff. (3. Ausg.).

Perioden menschlichen Lebens (aetates) zum Ausdruck der unendlichen Zeit gemacht wird. So z. B. Ps. 89, 2. 5 לדור וַדור parall. עולם; ebenso לדור דורים Jes. 51, 8 u. ä. wie syr. בֹּלָּיָ (s. darüber weiter unten). Die concrete Bedeutung: Gesammtheit der zu einer Zeit lebenden Menschen, Zeitgenossenschaft, welche von einem solchen Ring an der Kette der Zeit umspannt wird, findet sich z. B. Ex. 1, 6 ריבות יוסק וכל אחיו וכל־הדור ההוא, das ganze damalige Geschlecht starb aus. Diese persönliche Bedeutung macht sich besonders bemerklich, wo eine Generation nicht bloss nach ihrer äussern Zusammengehörigkeit, sondern noch mehr nach ihrer ethischen Gleichartigkeit in Betracht kommt (vgl. γενεά). So z. B. Deut. 32, 5. 20. Ps. 12, 8, wo über eine moralisch verkehrte Generation geklagt wird. Es kann sogar das temporale Moment darüber ganz fallen gelassen werden, wie z. B. Prov. 30, 11-14 "Es gibt ein Geschlecht" = eine Menschenklasse, eine Art oder Gattung von Menschen 1).

י) S. zu דור auch Delitzsch' Comm. zu Jesaja S. 545.

<sup>2)</sup> Ungenau Kimchi כדמותכם.

<sup>3)</sup> Z. B. Baba mezîa 27<sup>b</sup>, wo Raschi es erklärt: der unter gleicher Constellation (בַבֵּיָל אֵהֶב) Geborene.

<sup>4)</sup> S. darüber Gesenius' Thesaur. unter جوخ, wo auch bemerkt wird,

Gleichwie nun das Menschenleben in Hinsicht auf das Alter einen beständigen Kreislauf zeigt, indem eine Generation die Bahn betritt, während eine andere sie durchlaufen hat, so stellen auch andere in der Zeit sich vollziehende Entwicklungen einen kreisartigen Wechsel dar. Die Zustände und Begebenheiten wiederholen sich in der Welt mit mehr oder weniger Regelmässigkeit. Namentlich das Glück "dreht sich im Kreise, es kommt und geht vorbei." So haben wir von jener selben Wurzel כ, דור s. wenden, drehen, das Nomen قايرًا كراير Pl. دايرًا crund) in der Bed. Umlauf oder, wie wir sagen, Umschwung des Glücks, Glückswechsel, bes. in malam partem, so im Koran 5, 57. 9, 99 u. a. Zu letzterer Stelle vgl. والدادِرة في الاصل مصدر او أسم فاعل من داريدور وسُبِّي :Beidawi به عُقبَةُ الرمان Es liegt auf der Hand, wie leicht sich der Zeitbegriff hier in die Vorstellung mengt. Eine kreisartige Wandlung des menschlichen Schicksals, wobei dem Menschen Glück und Unglück kommen wie Sommer und Winter, lässt sich ja nur denken in der Zeit und durch die Zeit. So gestaltet sich der Lauf der Zeit (wiederum durch seinen Inhalt) zum Kreislauf. Häufiger drückt die Vorstellung des Glücksumschwungs das Wort 🗓 5 aus (von J,o Grundbed. wie ,,o), dieses jedoch in bonam partem: es ist der Aufschwung, durch welchen Jemand in die Höhe kommt. Zerstreute Perlen Nr. 75: دولة الارذال آفة الرجال "Wo die Lumpen aufkommen, verkümmern die Ehrenmänner". Daher heisst ناه عنه المعالمة عنه المعالمة ا geradezu Glück, oft parall. نعية. Die dabei mitspielende Vorstellung, dass durch die Umdrehungen des Glücksrades bald Dieser bald Jener obenauf komme, gibt A. Schultens richtig an (Orig. Hebr. p. 433), welcher den Vers citirt:

> الدهر دولاب يدور فيه السرور مع الشرور بينا الفتي فوق السما واذا به تحت الصخور

dass wo דוד s. v. a. γενεά, Generation, die arab. Uebersetzer es durch جَيْلُ statt جيل wiedergeben.

aber er verkennt den bei äb, o, wie auch das koran. zi, o (59, 7) zeigt, jedenfalls zu Grunde liegenden Begriff der Rundbewegung, indem er die ganze Wortsippe von Rundbewegung, der wechselweise steigt und fällt) ableiten will. Ganz besonders bezeichnet zi o das historisch-politische Glück, d. h. den Umschwung oder Aufschwung, durch welchen ein Herrscher auf den Thron gehoben wird. Auch die königliche Macht und Regirung sowie des Königs Person und die ganze Dynastie führen den Namen zi, sofern sie eben gewissermaassen die Höhe einer Zeit, ihren Aufschwung repräsentiren oder eine Glücksperiode darstellen. Wie man sieht, liegt auch hier das temporale Moment nahe.

Wie nun κέτ, ἐς (von κές), κές (von κές), κέτς (von κέτς) ὑς (von κέτς)

<sup>1)</sup> Auch das hieher gehörige אוֹה Runde, Reihe, kommt leicht dazu, eine gewisse Zeit anzugeben, wie aus Est. 2, 12. 15 ersichtlich, wo LXX καιρός, χρόνος dafür setzen.

<sup>2)</sup> Ebenso das althd. hvîla, engl. while, die Weile, wenn anders dieses verwandt ist mit wheel Rad u. s. w., wie Manche annehmen.

<sup>3)</sup> Auch das arab. vird besonders vom geregelten Gang der Uhren, Maschinen u. s. w. gesagt.

<sup>4)</sup> Vgl. im Buch Jezira VI, 2 גלגל בשנה כמלך במדינה, der Zodiakus eig. die Umwälzung (der Gestirne) im Jahre gleicht einem Könige in seinem Reiche. S. Franck, die Kabbala, übers. v. Jellinek, S. 114 f.

<sup>5)</sup> Vgl. نارة in der Bedeutung: Mal.

ist¹). Daher stammt auch der Gebrauch von Tagen 1 Sam. 1, 20: nach den "Kreisungen" der Tage, d. h. als die bestimmte Zahl von Tagen abgelaufen war, oder, wie wir ebenfalls von einer Zeit, die man berechnen kann, sagen: als die Tage um waren.

Noch ein ἄπαξ λεγόμενον ist hier unter den Wörtern, welche eine Wendung der Zeit ausdrücken, zu erwähnen. Prov. 25, 11 heisst es: תפוחי זהב במשכיות כסק דבר דָּבֶר עַל־אָפְנֵיו Goldene Aepfel in silbernen Schaustücken ist ein Wort geredet על אפניר. Es liegt nahe, an die parall. Stelle 15, 23 zu denken und gemäss dem dortigen על אפנין auch dieses על צע übersetzen: "zu seiner Zeit" (Vulg. Symm.). Auch das Bild, womit die weise Rede verglichen wird, macht wahrscheinlich, dass auf die Umgebung, in welcher sie sich gut ausnimmt, somit auch auf den Augenblick, in welchen sie fällt, Rücksicht genommen ist. Demzufolge nehmen Gesenius u. A. ein Wort Zeit" an, von welchem wir sonst allerdings nichts wissen, welches aber seinem Ursprung nach analog wäre den besprochenen לפל, u. s. w., nämlich von פול vertere, woher auch ןְבָּאׁ Rad; rabbin. allgemein: Wendung, Art und Weise, τρόπος; Wurzel של woher פנים, פנים u. s. w. Von einem solchen אֹבּן wäre aber in jedem Falle wohl zu unterscheiden das arab. إِقَانِ welches Abulwalîd damit identificirt (s. oben S. 21.). An das Wort זְבָּאׁ in der Bed. "Rad" hält sich Kimchi an der fraglichen Stelle, indem er umschreibt על גלגלין, ebenso Gr. Ven. פֿתנ דשט, ebenso Gr. Ven. פֿתנ דשט דפסע αὐτῆς. Dieses weitere Bild würde indessen die Raschheit der Rede ("ein schnell treffendes Wort" Ewald), nicht ihr Wohlangebrachtsein veranschaulichen. Böttcher (Versuche S. 63 u. Jenaer Lit. Zeitung 1847 S. 1142), welcher ebenfalls übersetzt "auf seinem Räderpaar", will allerdings beides darin finden "eine geläufige Rede am rechten Ort". Allein dafür wäre der Ausdruck kaum ausreichend<sup>2</sup>). Das

<sup>1)</sup> Vgl. Aristoteles, *Phys.* IV c. 14. Leibnitz, *Opera philosophica* Ausg. v. Erdmann p. 242a.

<sup>2)</sup> Bötteher beruft sich auf das homerische ἐπιτροχάδην neben ἀγορεύειν. Allein Od. 18, 26 bed. dieses nur: "geläufig", "mit grosser Zungen-

Sicherste ist, von der Bed. "sich wenden" auszugehen, welche dem Wortstamm jedenfalls zukommt, wie denn Abulwalîd es an einer andern Stelle mit umschreibt (Ibn Ezra על פנים הראויים), was freilich noch mehrdeutig. Nicht so ist es zu verstehen, dass dem gepriesenen Ausspruch selber verschiedene Wandlungen zugeschrieben werden sollen¹); vielmehr sind es Zeit und Umstände, die sich ändern. Dem Richtigen näher kommt die etymologisch freilich nichts erklärende Uebersetzung Theodotions und Aquila's ἐπὶ ἀρμόζουσιν αὐτῷ. שבנים ', die Umstände und Zustände, wie sie sich in jeder Zeitwendung gestalten, und die dem מור לובים לעורה das Suffix zugeschriebenen sind die, in welche es hineingehört oder hineinpasst. Gelobt wird also ein Wort, welches gesprochen wird, wann immer die Zeitumstände eingetreten sind, zu welchen es passt, ein Wort also, welches ebensowohl zu seiner Zeit als an seinem Orte geredet, und dessen Reiz dadurch erhöht wird.

Aus der Kreisbewegung geht noch ein allgemeinerer Begriff hervor als der der Periode. Wenn man in gewissen Zeitabschnitten einen Kreislauf wahrzunehmen glaubte, so konnte man leicht daraus abstrahiren, dass die Zeit überhaupt in dieser Bewegung fortschreite. Man konnte zunächst immer grössere Kreise in Aussicht nehmen<sup>3</sup>) und endlich die Zeit überhaupt als einen grössten oder unendlichen Kreis<sup>4</sup>) auffassen. Dies tritt uns im

fertigkeit" reden, und enthält das Gegentheil von Lob. Und II. 3, 213 steht es, wenn auch in gleicher Verbindung, doch in andrer Bedeutung, nämlich: "über die Sachen hineilend und nur die Hauptpunkte berührend, summatim, succincte oder transcursim" (Fäsy).

י) So Fürst (Hdwtb.): "nach seiner Vieldeutigkeit"; aber wenn auch das talmud. אפן = Deutungsweise sein kann, so passt dies doch an unserer Stelle durchaus nicht.

<sup>2)</sup> Vgl. über die Verkürzung אֶּפְּנֶרוּ Gesenius, Lehrgebäude der hebr. Sprache S. 575 f.

<sup>3)</sup> Man denke an das platonische Weltjahr, die Weltperioden der Inder, die lange Periode der Parsen u. dergl.

<sup>4)</sup> Den Indern ist in der That die Vorstellung eines Zeitrades (kâloćakra) sehr geläufig.

arab. عَصْ فَ entgegen, welches, ebenfalls ein Sprössling von der Wurzel ور zunächst einen Zirkel bedeutet, daher vorzugsweise eine lange Periode, auch bestimmt: Weltperiode, dann aber im Arab. das allgemeinste Wort für Zeit geworden ist, indem es die gleichmässig verstreichende Zeit bezeichnet, in welche alle Perioden hineinfallen, und welche dauert, so lange die Welt steht, daher الكَعْنِ in perpetuum.

Zur selben Bedeutung perpetuitas ist von eben dieser Kreisbewegung aus, wenn auch auf anderem Wege, das chald. אַרִּירָאּ
gekommen, welches hinter Substantiven ein Adjekt. perpetuus vertritt¹). Aus der Kreisbewegung gestaltet sich nämlich ähnlich wie aus der reflektirenden (bei עור Begriff des fortgesetzten Dauerns; nur dass beim Kreise noch mehr die Stetigkeit und Regelmässigkeit hervortritt, z. B. אָלַה הְּדִירָא das tägliche Opfer, welches jeden Tag ohne Unterbrechung dargebracht wird; so auch als Adv. בְּחַדִירָא und הַּדִּירָא, immerfort, ununterbrochen.

entnommen sind, gehen andere her, welche eine correlate Vorstellung erzeugt hat. Da der Kreis nicht gedacht werden kann, ohne dass er etwas einschliesst, so wird demzufolge die Zeit als Einschliessung, als Zusammenschluss gefasst. So heisst im Arab. das Jahr ungleich häufiger als عَدْ , äthiop. عَدْ , äthiop. عَدْ , indem das Jahr als der Inbegriff dessen vorgestellt wird, was die Jahresrunde einschliesst. Desgleichen haben wir ein Seitenstück zu عَدْ , ebenfalls=Zeitgenossenschaft, aber von der Bedeutung comprimere ausgehend, also noch mehr die Zusammengehörigkeit urgirend, die sich jedoch auch in jenem entwickelt. Auch

י) Dasselbe gilt von הְּמָרָד, הְּמָרָד,

<sup>2)</sup> Vgl. عام schwimmen, von der ausholenden, das Wasser umfassenden Bewegung; عَمَّ umfassend, allgemein sein, opp. غَصَّ ausschliessend, speziell, eigenthümlich sein.

hat die Eigenschaft, dass es einerseits concret die zusammengeschlossene Menschenklasse, Generation, anderseits die diesen Zusammenschluss bildende Zeit bedeutet. - Ist endlich die Zeit überhaupt eine Kreisbewegung, wie om uns lehrte, so schliesst sie die ganze Weltentwicklung ein: sie bildet die Einfassung alles dessen, was in der Welt ist und geschieht. So ist sie gedacht im arab. قَفّان, nach Ķâmûs = tempus von قَفّان, dem verstärkten zusammenfassen, woher בוֹב Hand als die zusammenschliessende, zusammenfassende¹); vgl. كَافَّةُ insgesammt, eigentlich: so, dass alle inbegriffen sind. Auch das hebr. geht daraus hervor. In gewöhnlicheren Wörtern aber tritt diese Auffassung der Zeit als einer dem Raume ähnlichen, alles Dasein umschliessenden, umspannenden Form in den arischen Sprachen zu Tage, z. B. in dem zendischen zr-van, zrvâna, da der Stamm zr, woher zar ergreifen, eins ist mit dem griech. χερ, woher χείρ die Hand. Aber auch χρόνος kommt wahrscheinlich von dieser Wurzel, deren Bedeutung eben die des Umfassens, Umschliessens<sup>2</sup>) ist. Demgemäss sind gerade diese Ww. zrvana und χρόνος wie κας möglichst allgemeiner Bedeutung.

Damit schliessen wir die Reihe der Wörter ab, welche die Zeit mittelst einer Bewegungsart nennbar machen. Wir haben darunter הובלה nicht aufgeführt, obwohl es oft dazu gerechnet wird. Wenn freilich Böttcher Recht hätte, welcher³) dem Worte mit vielem Scharfsinn eine grobmaterielle, nicht temporale Bedeutung zuzuweisen gesucht hat: Erdhaufe, Dreck, Staub, so läge dasselbe überhaupt ausser unserm Bereich. Indessen sprechen die wenigen,

<sup>1)</sup> Die gewöhnliche Erklärung von 52: incurvatum, cavum (Gesenius Thesaur.) von Wurzel 50 umbeugen (vgl. Ps. 57, 7 u. 5150 145, 14. 146, 8) ist von der obigen nicht wesentlich verschieden, da eben die Vorstellung des Concaven oder Convexen (vgl. Ethé a. a. O. II, 113 f.) mit der des Einschliessens unzertrennbar verbunden ist.

<sup>2)</sup> Curtius, a. a. O. S. 188 f.

<sup>3)</sup> De inferis § 272 ss. Vgl. auch Neue Aehrenlese § 1098.

insgesammt poetischen Stellen, wo es sich findet, entschieden zu Gunsten einer zeitbe grifflichen Auffassung, vor allen Ps. 39,6, wo براي in genauem Parallelismus steht zu براي im Sinn von شفري im Sinn von شفري im Sinn von شفري im Sinn von شفري im Sinn von براي براي بين المناب in genauem Parallelismus steht zu براي im Sinn von شفري im Sinn von براي المناب im Sinn von براي المناب im Sinn von براي المناب المناب im Sinn von براي المناب المنا

Die Bewegung nämlich, welche \_\_\_\_ ausdrückt, ist die des Kriechens, Schleichens, Schlüpfens oder Hineinschlüpfens. Daher haben in Lev. 11, 29 Manche¹) mit zweifelhaftem Rechte²) das Wiesel (= talmud. [audit]) als das schnell dahin schlüpfende zu finden geglaubt. Für [audit] aber hat man die gewiss ansprechende Deutung der entschlüpfenden, d. h. unmerklich verstreichenden, unbeachtet dahin gleitenden Zeit daran geknüpft. Tempora labuntur tacitisque senescimus annis. So Schindler, Gesenius u. A. Das Moment der Flüchtigkeit, Vergänglichkeit, Endlichkeit der Zeit, welches darin läge, würde auch zu mehreren Stellen, wo es vorkommt, nicht übel passen und scheint Ps. 89, 48 sogar gefordert. Auch der Umstand ist merkwürdig, dass das Wort zweimal (vgl. Ps. 89, 48 mit 39, 5; 49, 2 mit Jes. 38, 11) wechselt oder verwechselt ist (Böttch. Hupf.) mit dem geradezu die Endschaft, das Zuendesein ausdrückenden [ausdrückenden]

Auffallend bleibt aber immerhin, dass auch dem arab. eine temporale Bedeutung eigen ist: verbleiben, verharren, dauern, und zwar in möglichst energischer Weise. So steht خلك ganz gewöhnlich im Koran für das ewige Verbleiben im paradiesi-

<sup>1)</sup> Gesenius, Winer (Bibl. Realwtb. II S. 689 f.) nach LXX, Vulg. Syr. und den Rabbinen.

<sup>2)</sup> S. dagegen namentlich Bochart im *Hierozoïcon* (L. III, c. 35); auch Rosenmüller, Alterth. IV. II. 225 f.

schen Zustand oder in der Höllenstrafe; daher غلك geradezu Paradies, خُلُوه Ewigkeit. Es geht nicht an, diese Bedeutung nach Analogie von עולם vom Begriff des Verhüllens, Verbergens herzuleiten, wie Fürst es mit The "Ewigkeit" versucht; auch nicht in der eben erörterten Vorstellung der unbemerkt verstreichenden, sachte fortrückenden Zeit liegt der Ursprung, so dass diese ins Unendliche so fortlaufend gedacht wäre, wie Hupfeld zu Ps. 17, 14 Vielmehr bedeutet منك eig. sich eingraben daher sich festsetzen,¹) sich einnisten. In tropischer Weise steht أُخْلُكَ Sure 7, 175, indem von Bileam gesagt ist أَخْلَدَ الى الارض er vertiefte sich auf die Erde", statt sich in den Himmel erheben zu lassen. Die sinnliche Bedeutung "sich einwühlen" aber zeigt deutlich das Substantiv خُلُدٌ, Maulwurf. Aus dieser Vorstellung des sich Einbohrens, sich Einwurzelns, sich Festsetzens erwächst leicht der Begriff des Verharrens<sup>2</sup>), der Beständigkeit, Dauer, beziehungsweise des Ewigseins. - Jene sinnlichen Bedeutungen sind übrigens auch den andern Dialekten nicht fremd: das Lev. 11, 29 הלכד benamte Thier ist wohl ebenso sicher der Maulwurf, wie derselbe syr. 1 heisst von \_\_ graben, sich eingraben. Ferner hat das talmud. לכד die nahe verwandte Bedeutung: eindringen; z. B. wird es vom Opfermesser gesagt, welches "sich einsenkt" in das Schlachtopfer (qui se plonge dans les entrailles); ebenso: rostig werden, vom Sicheinfressen des Rostes, welcher heist; mit dem selben Worte werden endlich auch "nagende" Krankheiten (Krebs und dergl.) benannt. So ist gewiss auch das talmud. הלד verbergen einestheils und das syr. בי hineinschlüpfen

<sup>1)</sup> Vgl. Delitzsch, Jesaja s. 400. Die Wurzel ersieht man an خَلْي أَنْ höhlen, bohren (wie خَلْي durchbohren), übertr. se insimuare, wie خَلْي لله Freund (Intimus) zeigt.

<sup>2)</sup> Ebenso geht im לְאֵבֵין der Begriff der Festigkeit, Sicherheit in den der ewigen Dauer über; aus der physischen Widerstandskraft ist auch im latein. durare die Bed. der temporalen Dauer erwachsen.

(daher kriechen, gleiten) anderntheils ein Absenker dieses sich hineinbohren.

Kommen wir auf מֶלֶר zurück und vergleichen es mit خلک, so tritt allerdings der Unterschied hervor, dass während خُلُون diese eine immerwährende, ewige Dauer ausdrücken, jenes eine vergängliche Zeit bezeichnet. So gross ist jedoch der Unterschied nicht, dass eine Vermittlung unmöglich wäre. Wenn die arabischen Wörter mehr die Festigkeit, Beständigkeit als eigentlich die Zeit ausdrücken, so ist auch הלל nicht Zeit im Allgemeinen, sondern es bed. die Dauer eines Bestandes oder eines Bestehens, sei es nun eines Menschen oder der Welt. Warum sollte also nicht die lange oder kurze, endliche oder unendliche Dauer sein, d. h. die Zeit des Verharrens eines Zustandes oder des Bestehens einer Sache? Das Wort zeigt in diesem Falle nach seiner sinnlichen Anlage das Widerstehen gegen die Zeitbewegung an. Dieses kann aber eben so gut ein momentanes (so im Hebräischen), als ein unendliches, ewiges sein (so im Arabischen). Werfen wir noch einen Blick auf die biblischen Stellen, wo es vorkommt, so genügt Ps. 39, 6 eine solche neutrale, an sich weder Kürze noch Länge involvirende Bedeutung, da es parallel mit בַּנֵי . Es ist dann "mein Bestehen" = die Zeit meines Daseins in der Welt; vgl. LXX ὑπόστασίς μου; Kimchi יובעד ). Ps. 89, 48 kann der Begriff des Unansehnlichen, Winzigen in dem 772 liegen: quantilli sim aevi Noch viel entbehrlicher, wo nicht geradezu lästig ist die Bedeutung Vergänglichkeit im oben erörterten Sinne in den übrigen Stellen. Die schwierigen Worte Iob 11, 17 fasst man am einfachsten wie LXX ἀνατελεῖ σοι ζωή, wozu aber nur τόπ in der Bedeutung Lebensdauer, Lebensbestand oder Lebenskraft passt. Ps. 49, 2 (und Jes. 38, 11, falls man auch hier 757 liest), wo die Erde damit gemeint ist, fügt sich ebenfalls der Begriff der Dauer

ים als Synonyma behandelt, dabei jedoch bemerkt, dass Ersteres meist eine speziellere, concretere Bed. habe und ungefähr s. v. a. העילם ורושביו sei.

besser, da jene als die Dauernde im Gegensatz zu den darüberhingehenden Geschlechtern (Koh. 1, 4) betrachtet sein kann, während es der althebräischen Glaubenswelt noch nicht eigen ist, die Erde und das Leben auf ihr als ein vergängliches im Gegensatz zu einer ewigen himmlischen Welt aufzufassen (s. Hupfeld a. a. O.). Eben deshalb ist auch nicht rathsam, Ps. 17, 14 אור בערום בערום בערום בערום בערום בערום בערום בערום בערום לבערום בערום בערום בערום לבערום בערום בער

Wir sind im Bisherigen den Benennungen der Zeit nachgegangen, welche diese als mehr oder weniger deutliches Phänomen darstellen, als etwas, was den Sinn des Menschen unwillkürlich bald so bald anders afficirt, wenn es in seinen Gesichtskreis eintritt, was ihm entgegenkommt oder sich entfernt, ihn überrascht oder langsam umkreist, vor seinem Blicke enteilt oder Bestand hat. Es bleibt uns übrig, eine wesentlich verschiedene Gattung von Stammwörtern vorzuführen, welche die Zeit als eine bestimmte, abgemessene, geordnete, geregelte kennzeichnen. Ohne zunächst die Frage zu berühren, wie diese letztern sich psychologisch gebildet haben, und wie sie sich zu den ersteren verhalten, mit welchen sie nichts gemein zu haben scheinen, konstatiren wir zunächst die Thatsache, dass es viele solcher Formen der determinirten Zeit gibt.

Im Hebräischen ist der deutlichste Repräsentant dieser Gattung יַעָד von רעד oder יַעָד (syr. בּוֹעֶד, arab. בּוֹעֶד,) festsetzen, daher etwas bestimmen (= anordnen), jemand bescheiden. Arabischen hat I meist die günstige Bedeutung: verheissen (eig. Belohnung festsetzen, versprechen), IV umgekehrt: androhen. Dem בוֹעַד entspricht das arab. مَوْعِد locus et tempus promissionis und besonders מֹבְשׁל in derselben Bedeutung. Demnach ist בוֹנֶעָד die lokale oder temporale Bestimmung, d. h. der für etwas festgestellte Ort oder die für etwas festgesetzte Zeit, das angesetzte Datum. So 1 Sam. 9, 24 כמועד = auf diesen im Voraus festgestellten, daher vorausgewussten Zeitpunkt<sup>2</sup>). Ganz besonders ist es festgesetzte Zeit (und Ort), wo jemand eintreffen, sich einstellen soll, z. B. 2 Sam. 20, 5: רייהר בִּוְ־הַמּוֹעֵד אשר יעדו, er blieb zurück hinter dem ihm angesetzten Zeitpunkt = traf nicht ein zur vorgeschriebenen Zeit (أَمَارُ). Die Bestimmung kann auch eine gegenseitige sein, d. h. auf Mehrerer Uebereinkunft beruhen. Heisst doch Niph. כֹּלְעֵק gegenseitig Ort und Zeit bestimmen, verabreden, dann geradezu sich versammeln, wie syr. - Šozi. Demnach ist 1 Sam. 20, 35: zur verabredeten Zusammenkunft, zum Stelldichein mit David. Vergl. auch Iob 30, 23: der Tod ist eine Wohnung, wo alle Lebendigen wie verabredet zusammentreffen; Jud. 20, 38 יוֹעָד Verabredung (Böttcher: verabredetes Signal). Seine Stelle hat das Wort besonders in Sachen des Kultus, wo ja Ort und Zeit durch göttliches Gesetz bestimmt sind. Die lokale Bedeutung tritt auf in אֹהַל בּוֹעָד, der gewöhnlichen Bezeichnung für das Heiligthum. Es ist dies allerdings "Versammlungszelt", aber genauer s. v. a. אָרֶל הַּוֹנֶעה (Pappenh.): das Zelt, wohin Gott sein Volk ein für alle mal beschieden hat, oder wohin er mit seinem Volke nach Verabredung zusammenkommt (Ex. 25, 22. 30, 36 u. s. w.). Temporal ist בּוֹעֵדִים (Pl. בּוֹעֲדִים)

<sup>1)</sup> N. instrumenti statt n. loci od. temporis wie oft bei verbis primae 3.

<sup>2)</sup> S. Böttcher zu der St. in der Neuen Achrenlese § 198.

<sup>3)</sup> In der spätern Sprache מושדות s. Böttcher, Lehrb. § 720, 7.

Also ist בוֹעד die durch gesetzliche Bestimmung verordnete Aber auch für geschichtliche Ereignisse ist durch Gottes Plan die Zeit ihres Eintreffens vorherbestimmt, so namentlich für das gedrohte Gericht und die verheissene Erlösung, deren Erfüllung eben auf den festgesetzten Zeitpunkt warten muss. Hab. 2, 3 כי עוד הזון למועד, das Gesicht steht aus (eig. zurück) bis zum dafür ausersehenen Zeitpunkt; ebenso Ps. 75, 3. Dan. 11, 27 u. s. w. Es gleicht in diesem Sinne dem آخل terminus, besonders des Gerichts oder der Vergeltung. Als Gegenstand der Sehnsucht ist אלעד der nach Gottes Abmessung eintretende Zeitpunkt der Erlösung. Vergl. das zum Theil in gleichem Sinne gel-انّ اللّه لا يُخْلِفُ الميعادَ. Ueberall finden wir als tende koran. den Sinn von בּלִיעֵד die fixirte Zeit, sei es nun ein einzelner Zeitpunkt oder auch eine gewisse Zeitdauer (wie Dan. 12, 7), welche Unterscheidung hier nichts verschlägt. Diese Fixirung der Zeit aber geschieht durch intelligente Wesen (Gott und die Menschen), und wird von solchen, allenfalls auch vom Instinkt der Thiere (Jer. 8, 3) erkannt.

Von eben diesem Verbum יעד glauben wir nun auch das schon besprochene אַת ableiten zu sollen, also für אָהָר, לֶּבֶּר עת s. w.²) Es bezeichnet dann nach seinem Etymon ebenfalls

ا) Dies ist auch die Bed. des genau entsprechenden arab. ميقات Pl.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So auch Delitzsch zu Iob 24, 1 und Ps. 31, 16; vgl. Baudissin, Transl. Ant. Arab. Libri Iobi p. 50.

die für oder von etwas bestimmte Zeit, und verhält sich zu ברעד ähnlich wie das arab. مِيقَات zu مِيقَات (dieses nach den Arabern = اما وُقِّتَ بعِ und ما وُقِّتَ بعِ ist der, dass bei אַל, wo die Grundform auch nicht mehr deutlich erhalten ist, das Moment der bewussten Absichtlichkeit, welches in בוֹעָד liegt, fast ganz zurücktritt. Dieses ist etwa die "angeordnete," jenes die "ordentliche" Zeit. Im weitern Verlauf wird איז noch mehr In seiner ursprünglichen Eigenschaft steht es abgeschwächt. nach der gegebenen Ableitung da, wo es die für etwas bestimmte, die rechte Zeit1) bedeutet, nämlich a) die durch Naturgesetze bestimmte, daher normale Zeit, z. B. für Geburten (Iob 39, 2), für das Eintreten des Regens (Zach. 10, 1 u. a.), für das Reifen der Früchte (Ps. 1, 3 u. oft; vgl. besonders Hosea 2, 11, wo im gleichen Sinne בועד daneben steht), für die Wanderzüge der Vögel (Jer. 8, 17, wo es wiederum parall. בועד). b) die durch die Uebung, den Brauch festgesetzte, also übliche, gewöhnliche Zeit (Gen. 29, 7.). c) die durch die Regeln der Weisheit (Moral) bestimmte, die ethisch richtige, passende, schickliche Zeit; so Prov. 15, 23 דבר בַּעָתוֹ und namentlich im Koheleth z. B. 8, 5 עת ומשפט und vielmals 3, 1 ff. (vgl. 10, 17): Alle Beschäftigungen der Menschen haben eine schickliche Zeit, d. h. eine Zeit, wo sie sich schicken, wo sie, wie wir mit Beiziehung des Räumlichen sagen, am Platze oder wo sie statthaft sind;<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Auch in zapó; finden sich die Begriffe der (qualitativen) Bestimmtheit und der Richtigkeit, Gelegenheit u. s. w. vereinigt. Nam quod opportune sit, id etiam certo quodam tempore sieri cogitatur; contra quod temere sit nec certo tempore, id etiam inopportune plerumque siat necesse est. Tittm. l. c. II, X. Im Sanscr. entspricht dem re ziemlich genau kâla (wie zapó; verschieden abgeleitet), welches wie das ältere rtu eine bestimmte oder die für etwas passende Zeit bedeutet, daher auch in malam partem die für jemand verhängnissvolle Zeit, d. h. geradezu den Tod.

<sup>2)</sup> Ueberhaupt ist בי nicht der zeitliche Raum, sondern der zeitliche Ort, die zeitliche Stätte.

sie haben also eine relative Berechtigung¹). d) die durch Vertrag oder Versprechen bestimmt angesetzte Zeit (ميعاد) 1 Sam. 18, 19. e) die durch Gottes Rathschluss vorausbestimmte Zeit, also ganz wie בועד steht, z. B. die Zeit des Gerichts לְתַּת wie בּילוֹם Ezech. 7, 7. 12. — לְתַּת die Zeit ihres Verhängnisses Jer. 13, 22; ähnlich Jer. 27, 7, gleichbedeutend mit dem bei Jeremia häufigen צֶת פַּקְדָּחָה; vgl. Koh. 3, 17. 9, 11. Ebenso ist die von Gott dem Menschen zum Sterben verordnete Zeit, welcher aber der Mensch auch zuvorkommen kann, Iob 22, 16 Koh. 7, 17. Besser zieht man indessen diese beiden Stellen zu a), so dass an der erstern der Umstandssatz ולא־ערח aussagt, dass noch nicht das normale, naturgemässe Alter erreicht sei, wo sonst der Tod zu erfolgen pflege. Namentlich ist aber hier Iob 24, 1 zu beachten: עקים bestimmte Abrechnungstermine, wofür gewiss auch מועדים stehn könnte; ferner Dan. 11, 24 ועד בועד בועד בועד בועד (الى اجل). Doch tritt, wie schon bemerkt, bei בועד die Bestimmtheit als in göttlichem oder menschlichem Willen begründete mehr hervor. Lehrreich für die Unterscheidung beider ist Ps. 102, 14 כי בא כונה כי בא בועד: denn es ist Zeit (rechte Zeit) sie zu begnadigen; denn gekommen ist der dafür festgesetzte Zeitpunkt. Man sehe auch den mehrere Zeitbegriffe veranschaulichenden prophetisch-terminologischen Satz עַר־עַת קַץ בִּי־עוֹד לַמוֹעֵד Dan. 11, 35 (vgl. 27. 8, 17. 12, 4. Ezech. 21, 30 u. ö. Hab. 2, 3).

Wie aber אָל die für etwas bestimmte, gesetzte, geordnete Zeit bezeichnet, so auch die von etwas bestimmte, dadurch unterschiedene, individualisirte, inhaltlich besonderte. Beides geht ja in einander über. So ist בַּלְלְוֹשׁ eben so gut die für den Spätregen festgesetzte, ihm gleichsam zugeeignete Zeit, wie auch die Zeit, wo der Spätregen fällt, die ihre Eigenthümlichkeit am Spätregen hat; אַר בְּצוֹן ebenso sehr die Zeit, welche Gott für die

<sup>1)</sup> Koh. 3, 11: את הכל עשה יפה בעהו את, wo בעהו als einschränkende Bestimmung mit יפה, nicht mit עשה zu verbinden wie Bereschith Rabba c. 9: בעונתו נברא העולם שלא היה העולם ראוי לבראו קודם לכן

Zu der angegebenen Grundbedeutung von אַבָּ passt auch אָפּיבּיּטָ, welches mittelst seiner adverbialen, ursprünglich accusativischen Flexionsendung בּיבָּי den gegenwärtigen Zeitpunkt fixirt, und zwar keineswegs ohne Rücksichtnahme auf seine Beschaffenheit, z. B. Gen. 22, 12 "Nun (אַבָּיַטַ) weiss ich . . .", nämlich nachdem solches geschehen ist. An andern Stellen ist es: nun, da die Sache sich so verhält; es hat conclusiven Sinn wie das im N. T. häufig logische, nicht temporale νῶν (νονί), und wird von LXX bisweilen geradezu mit διὰ τοῦτο übersetzt. — Auch andere Verwendungen von אֹבָּי שִׁבְּי ist demnach nicht "allezeit" im Sinne von: während der ganzen Dauer der Zeit, sondern "jederzeit" = zu jeder einzelnen bestimmt angenommenen Zeit oder Stunde. 2) Beachtenswerth

<sup>1)</sup> Die eigentliche Dauer oder Länge des Lebens wird nie durch איכת sondern mittelst שירם, רמים (חלר) ausgedrückt (Ps. 23, 6. Gen. 47, 9).

<sup>2)</sup> Darauf kommt hinaus, was Pappenheim bemerkt: בכל מקום שיבוא שם מאמר בכל עת הוא מוכרת ומושך עמו מאמר נעלם כמו ואל יבוא בכל עת (ויקרא ט"ז) שם מאמר בכל עת הוא מוכרת ומושך עמו מאמר statuirt er eine solche stimmtheit von עת hervortritt, wie in jenem אולא עת statuirt er eine solche Ellipse.

ist auch בּבוֹח יֵבוֹים) Neh. 9, 28: zu vielen Zeiten = zu vielen Malen²); in diesem Sinn steht auch der Plur. des arab. ינّם und des äthiop. 2H:, welche, wie schon erwähnt, eine gewisse, bestimmte Zeit bezeichnen.³) Ferner stimmt mit der ursprüng-

Es scheint uns dabei nicht so merkwürdig, wie Tobler (a. a. O. S. 330) es findet, wenn die Bezeichnung des Zeitraums auf das Mal übertragen wird. Wird z. B. der Zeitraum wie häufig bei den Semiten als Kreis angesehen, weshalb sollte es ferner liegen, nach solchen Zeitwendungen zu zählen, als nach Zeitpunkten? Umwendungen (ital. volta, franz. tour, beide an sich nicht temporal) eignen sich zum Zählen ganz so gut wie abgebrochene Schläge. Im Allgemeinen aber lassen sich Zeit-

<sup>1)</sup> Die Vielen anstössige Voranstellung des Adjektivs findet sich auch sonst bei קַבְּים, welches nach Analogie der Zahlwörter behandelt wird. So 1 Chr. 28, 5. Ps. 32, 10 u. s. w. vgl. Delitzsch zu Ps. 89, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Ueber den Begriff des "Mal" und dessen sprachlichen Ausdruck in den indogerm. Sprachen s. die Abhandlung von Tobler in der Steinthal'schen Zeitschrift III, 301 ff.

<sup>3)</sup> Der Begriff des "Mal" oder "mal" bei der Aufzählung wird im Hebr. selten durch Wörter der Zeit ausgedrückt. Meist stehen dafür Benennungen wie בָּב Hand (als Maass: Handvoll), דֶּבֶּל Fuss, auch Tritt, פַּבָּם Schritt, vgl. arab. مَرَّة ,خَطْرَة — also lauter dem menschlichen Leibe abgenommene quantitative Einheiten, welche sich dazu eignen, durch gleichartige Wiederholung zur Mehrheit erhoben zu werden, d. h. eine Zahl zu bilden. Daher steht in gleicher Bed. auch das abstrakte מֹנִים (Pl. מֹנָה Gen. 31, 7. 41) Zählendes, Zahleinheit. Benennungen der Zeit dafür in Anspruch zu nehmen, lag aber um so näher, da die Reihe, die durch solche Wiederholung entsteht, in den meisten Fällen eine zeitlich sich bildende ist, wobei die einzelnen Glieder nach einander auftreten, also einer Reihe von Zeitpunkten oder Zeitabschnitten entsprechen. Hat doch selbst von den genannten Wörtern bisweilen geradezu eine temporale Bedeutung bekommen; vgl. הפנם Gen. 2, 23, 46, 30. Wie andere Sprachen bedienen sich daher auch die semitischen, um das "Mal" auszudrücken, solcher Benen-مَنْعَة nungen, die eine auf Vermehrung angelegte Zeiteinheit angeben wie vgl. كَرَّة ,تَارَة Zeitpunkt, oder تَرَّة ,تَارَة eig. Zeitumdrehung, Zeitumkehr; dann überhaupt solcher, welche eine abgegränzte Zeit (so זמן, wie sich zeigen wird) oder wenigstens eine bestimmte, unterschiedene, wenn auch nur durch ihren Inhalt besonderte Zeit (wie שָה) bezeichnen.

Einleuchtend ist übrigens, dass bei n., gerade wenn es ursprünglich irgendwie bestimmte Zeit bedeutete, leicht eine weitschichtige Anwendung des Wortes eintreten konnte, da alle Zeit mehr oder weniger durch ihren Inhalt bestimmt ist, während hingegen ein ganz abstraktes Wort dem semitischen Alterthum entbehrlich war, weil ihm der abstrakte Begriff der Zeit mangelte. So konnte n. im alten Hebräisch für den Begriff "Zeit" genügen. Wo indessen die blosse Zeitdauer in Betracht kommt, stehen zumeist die rein quantitativen Ausdrücke

Wörter welche "die Zeit überhaupt," d. h. ohne alle nähere Bestimmung bedeuten, auf das Mal übertragen werden, müssen wir für das hebr. To, welches Tobler anführt, so gut wie für die eben erwähnten übrigen semit. Wörter ablehnen. Wie sich's mit dem engl. time verhalte, lassen wir dahin gestellt. Dagegen heben wir noch hervor, dass das ebendort (S. 302 ff. u. 330) einigen indogerman. Sprachen (Lat. Griech. Sanser.) zugeschriebene Verfahren, das "mal" mit Umgehung eines besondern Substantivs durch das blosse Zahlwort oder eine Modification desselben auszudrücken, den semitischen keineswegs fremd ist. Man sehe für das Hebr. Gesenius § 120, Ewald § 269; für das Arab. Wright, Grammar of the Arabic language (transl. from the German of Caspari) I p. 213.

יום Plur. oft für Zeit (בת) stehe, erinnert schon Kimchi.

Man beachte die Stelle Lev. 15, 25, wo של die gewöhnliche, normale Dauer, למים die beliebig eintretende oder sich ausdehnende Zeit des Blutflusses bedeutet.

Wie der Stamm יעד, von welchem wir עת und עת herleiteten, so trägt auch die Form לדד, welche lautlich demselben nahe steht und wohl eng verwandt ist, ebenfalls den Charakter der Bestimmtheit an sich, wenn auch mit etwas besonderter Bedeutung. Auch dieser Stamm liefert Zeitbezeichnungen. So kommt das Wort, welches im Chald. gewöhnlich die Stelle von vertritt, von diesem (ungebräuchlichen) בוד (eig. in Reihe aufstellen, zählen, abzählen, bestimmen; so مَعْدُود, gezählt, bestimmt (gewöhnlich allerdings: zählig = wenig<sup>2</sup>) z. B. Sure 2, 180: eine bestimmte Anzahl von Tagen. Demnach ist die Zeit als Zahl, als abgezählte, abgemessene. Wie in איז liegt also darin der Begriff der Bestimmtheit; dieser ist aber hier nicht qualitativ wie vorzugsweise bei אלה, sondern numerisch. Demgemäss ist ינהן entweder eine abgezählte, quantitativ bestimmte Zeitdauer, ein Zeitbetrag wie z. B. Dan. 4, 13. 20 u. ö., wo es dem Sinne nach s. v. a. Jahr, oder ein abgezählter, ausgerechneter Augenblick; letzteres (mit allmählichem Verschwinden der Bestimmtheit) bes. im Syr., z. B. شعداً بريانية , augenblickliche Aufwallung<sup>3</sup>). Aehnlich wie bei הש findet dann

Pappenheim macht darauf aufmerksam, dass במים in den ältern BB. oft vorkomme, wo ימין am Platze wäre (Fol. ב י 1.); das ist richtig, sofern man wenigstens, wie er thut, dem ימין nach späterem nachbiblischem Sprachgebrauch die Bedeutung rein quantitativer, abstrakter Zeitdauer ohne Rücksicht auf den Inhalt (im Gegensatz zu מות beilegt. Dass man zum Ausdruck dieses abstrakten Begriffs eine Vorstellung, welche der sinnlichen Wahrnehmung enstammte (Tag), zu Hülfe nahm, ist ihm ebenfalls nicht entgangen.

<sup>1)</sup> Siehe über den Wortstamm Ethé, a. a. O. I, S. 29 ff.

<sup>2)</sup> Siehe Fleischer, Sitzungsberichte 1862 S. 31.

<sup>3)</sup> S. Kirsch, Chrestom. Syr. p. 24, 1. 3.

mehr und mehr eine Abschleifung des bestimmten Charakters bei dem Worte statt<sup>1</sup>), wie es denn in den Targumim die Stelle von vertritt.

Den Rest einer temporalen Benennung von der gleichen Wurzel bietet uns die Bezeichnung בָּבֶּד עִּדִּים Jes. 64,5, statt dessen die jüdischen Ausleger zum Theil בַּבֶּד עַדִּים lesen: ein Gewand, das Zeugniss gibt, näml. über Unreinigkeit.²) Der Sing. von עַדִּים ist uns nicht erhalten; die Bedeutung ist, wie das arab. ¿ bestätigt³): die Periode der Unreinigkeit; demnach בבד עַדִּים ein mit Menstrualblut beflecktes und also (nach Lev. c. 15) unfläthiges Kleid. Denn عَدُ bedeutet Zahl, Anzahl, Summe, ziemlich gleich عَدُ, namentlich aber eine auszurechnende Anzahl oder abzuzählende Reihe von Tagen für das Fasten u. dgl., besonders aber für die Reinigung der Frau (Sure 65, 1. 4; vgl. 33, 48). Im letztern Sinne steht das in Frage stehende

Im Buche Daniel wird mit אָרָיִי mehrmals als sinnverwandtes Wort אָרִייִי verbunden; beide stehen dort in der Bedeutung einer genau bestimmten, festgesetzten Zeit und auch nach dem sonstigen Gebrauch des letztern Wortes gehört dasselbe durchaus in die vorliegende Kategorie. Das Paʿel אָרַיִּי (בִּיֹיִי bed. ähnlich wie אַרַי bestimmen, eine Sache ordnen, bereiten, einen Menschen bestellen; diesen Sinn passiv gewendet weist das Part. Peʿîl im Chald. und Syr. auf. Das Hithpaʿel Dan. 2, 9 entspricht dem Niph. von אונה בֹּין kaufen dürfte sich an die Bed. "bestimmen" anlehnen. 5)

<sup>1)</sup> So schon Dan. 5, 15; vgl. dagegen 2, 21. 7, 12.

<sup>2)</sup> Pappenheim, sich stützend auf die Wurzel יבד, welche nach ihm die Zugehörigkeit (שַּׁרְכּוּת) ausdrücken soll, und aus welcher er auch מועד ableitet, erklärt: בלאות מחוברות זה לזה, also nicht ein beflecktes sondern geflicktes Kleid.

<sup>3)</sup> Vgl. jedoch Böttcher § 705, 3.

<sup>4)</sup> Nach Böttcher § 736 ist dies nur die pausale Form von זְּכָּן. Vgl. § 762 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. dazu יכד in der Bed.: ein Weib zum Eigenthum (zur Gattin) bestimmen, auswählen.

Ewald betrachtet als Grundbedeutung: bereiten, anschaffen; auch die Zeit soll nach ihm vom Bereiten den Namen haben.1) Wir sehen die Bedeutung statuere als die nächste und parare als deren Besonderung an. Das Part. Pu'al בְּקָבֶּרְ in nachexilischen Schriften entspricht dem arab. צִּתְּים בְּוָבְּנִים; ( ﴿ مُوَقَت sind amtlich festgesetzte (Ezr. 10, 14) oder kalendarisch fixirte Zeiten oder Tage (Neh. 10, 35. 13, 31). Aber auch das Nomen בְּיָרָ selbst hat analogen Sinn, z. B. Est. 9, 27. 31: das für ein Fest gesetzlich vorgeschriebene Datum. וְבִינִין (neben בוֹר Dan. 7, 25) heissen "die bestimmten Epochen, an welche gottesdienstliche Handlung geknüpft war" (Hitzig), welche abändern zu wollen Zeichen grösster Anmaassung ist. Ebenso heisst 727 ein im Voraus bezeichneter, in Gottes Rathschluss für etwas festgesetzter Zeitpunkt Dan. 7, 22; ferner das Zeitmaass, welches den Dynastien gegeben ist. Ihre Dauer ist nämlich festgesetzt עַר־וְבַּיךְ וְעִדְּרָ Dan. 7, 12, wo der Sinn verlangt, dass in den beiden synonymen Zeitausdrücken der Begriff der Bestimmtheit vorherrsche. Ebendas. 2, 21 אָדֶנֵיָא (parall. אָדֶנַיָּא) = die Zeitmarken, welche Gott allein setzen und versetzen kann (Act. 1, 7; vgl. 1 Thess. 5, 1). So entspricht es überall genau dem althebräischen בולעד, wie es denn durchweg zur Uebersetzung desselben angewendet wird, sogar da, wo dieses den Bestimmungs-Ort bedeutet, indem בשכן זכנא gesetzt wird für אהל בועד. Es steht auch für הגע, sofern es ja einen Zeitpunkt oder Augenblick, nur eben einen bestimmten, genau bezeichneten, bedeuten kann. Gesenius bemerkt (im Thesaur.) zu 727: Non temporis spatium notat sed temporis momentum. Doch gilt von dem Worte, dass dabei mit dem bestimmt bezeichneten Zeitpunkt sich leicht der bestimmt abgegränzte Zeitraum verbindet, wie bei dem arabischen أَجَلُّ, welches einerseits den bestimmten Termin,

<sup>1)</sup> Götting. Gel. Anz. 1858 S. 897 f.

<sup>2)</sup> Vgl. مَرْقُت Kalendermacher.

<sup>3)</sup> LXX (καιρούς ἀπὸ χρόνων) lasen fälschlich בַּיְּבֶּיָּם.

anderseits die bis dahin ablaufende Frist bezeichnet¹). So kann das chald. יְבָין (wie dies beim arab. מלה) das gewöhnliche) auch eine Zeitdauer, einen Zeitraum in sich fassen, nur eben einen abgesteckten, abgegränzten. Vgl. z. B. Dan. 2, 16, wo Daniel bittet קברן ינחן לה, dass ihm ein Termin oder eine Frist (LXX χρόνος) gegeben werde.

Wir werden also kaum irren, wenn wir für זָבָן als Grundbedeutung die bestimmt markirte, abgegränzte Zeit annehmen. Sehen wir uns aber nach einer Ableitung aus dem sinnlichen Gebiet für diesen Begriff um, so empfiehlt sich am meisten eine Kombination mit סבין abgränzen, wie es sich noch Jes. 28, 25 findet, wo dem Parallelismus der Verstheile gemäss einen abgegränzten, abgesteckten Platz bedeutet. Dieselbe Bedeutung stellt sich dar in dem talmud. אבי bezeichnen, bestimmen, woher das in der Masora heimische und nicht aus σημεῖον gebildete סָבֶּרָ Zeichen; ebenso in De abgränzen, daher abschliessen, wovon סירם Schluss, Schlussfeier. סירם wäre demnach eigentlich die bezeichnete, abgemarkte Zeit, daher entweder angegebener Zeitpunkt (vgl. στιγμή, welches indessen mehr minutiöser Natur ist) oder mit bestimmten Linien abgegränzte Zeitdauer. Während יכדן seinem Ursprung nach die arithmetische Zahl ist, wäre אַרְ ebenso ursprünglich das geometrische Maass; es hätte also eine ebenso bestimmte und ebenso deutlich quantitative Färbung.

<sup>1)</sup> Beidâwî zu Sure 6, 2: فانّ الاجل كما يطلق لاخر المدّة يطلق لجملتها

<sup>2)</sup> Wir können nicht umhin, hier das deutsche mâl zu vergleichen = Zeichen; goth. mêl Zeit; Plur.: Schriftzeichen (mêljan schreiben); mâl bestimmte Zeit, z. B. des mâles = damals, dazumal (Grimm, Gramm. III, 129.); besonders aber Essenszeit (vgl. nhd. Mahl). Aus der Bed. "bestimmte Zeit" ist das Wort in seine neuhochdeutsche (vices) übergegangen, indem es seit Luther an die Stelle des ahd. stunta (eig. Augenblick, Zeitpunkt) trat (s. Grimm, Gramm. III, 231 f. Vgl. auch Tobler a. a. O. S. 307). Auch diese Bed. hat es mit dem targ. זְבִּיִבְּיִן und dem syr.

Uebrigens hat auch dieses Wort von seiner anfänglichen Bestimmtheit viel eingebüsst. Abgesehen von der rabbinischen Sprache, wo es auch den philosophischen Begriff der Zeit als abstrakte Form ausdrückt, und vom Syrischen, wo es beinahe das einzige Wort für Zeit ist, bezeichnet es im Arabischen im Allgemeinen einen Zeitraum, wobei zwar das Bewusstsein von dessen Begränztheit sich erhalten, aber der ausgeprägte Charakter der Bestimmtheit sich verloren hat. Letzterer wird in diesem Dialekte vielmehr durch عنه عنه عنه عنه المقادة والزمان المقادة والزمان مقادة والزمان مقادة مقسومة والفرق بينه وبين المقادة والزمان المقادة القالك من مبدأها الى منتهاها والزمان مقادة مقسومة والوت الزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان مقادة مقسومة والوت الزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المقادق المقادة والوت النفارة الفلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المقادة والوت الرمان المقادة والوت الرمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المفروض المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المقادة القلك المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المقادة القلك من مبدأها الى منتهاها والزمان المقادة القلك المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتهاها والرمان المقادة القلك المتداد حركة القلك من مبدأها الى منتها والوقت الزمان المقادة القلك المتداد حركة القلك المتداد حركة القلك المتداد حركة القلك المتداد حركة القلك من مبدأها الى المتداد حركة القلك المتداد ح

<sup>1)</sup> Auch jenes אַ בֿתָּר Lev. 16, 21, welches wahrscheinl. = ώραῖος oder פֿרטוּטְסָג (LXX), zur Zeit vorhanden, obvius, erklärt Bed. הבם ובקר בדינים Nach dem Vorgang Abulwalids zieht er auch לענות Jes. 50, 4 zu מח שר erklärt es: mit Zeit und Weile, pedetentim.

stets die bestimmte, für eine Sache festgesetzte Zeit (הוכין).

Systematischer verfährt Pappenheim. Nach ihm wird der Zeitbegriff durch die drei Wörter נָת, זְבָּן und בּוֹעֵד in drei Unterarten erschöpfend eingetheilt. Unter diesen spricht er dem 727 (welches mit TAI Gedanke zusammenhange) die geistigste abstrakteste Bedeutung zu: es ist die Zeit als solche (הוֹבוֹך עצבור), und gibt die rein quantitative Dauer einer Sache an auf die Frage wie lange? Die beiden andern Wörter dagegen drücken eine Beziehung auf ein anderes zeitliches Sein aus, eine Zeitordnung (כדר זמנים), stehen daher auf die Frage מתי wann? Diese Zeitordnung aber kann entweder als Nachordnung, Folge gedacht werden — daraus entspringt die Zeitverkettung (שלשול זביני); die Zeit als Glied einer solchen bezeichnet T - oder aber als Beiordnung; die Gleichzeitigkeit, welche aus dieser hervorgeht, drückt מולכד aus. Diese Angaben sind in begrifflicher Strenge nicht aufrechtzuhalten. Wir fanden ja z. B., dass 727 nach seinem ursprünglichen Gebrauch ganz dem בועד entspricht, für welches es in der spätern Sprache eingetreten ist. Indessen liegt doch etwas Wahres in allen jenen Bestimmungen. Das neuhebräische זְבֵיךְ — und dieses hat der Verfasser im Auge — ist in der That ganz abstrakten Charakters wie kein Wort der alten Sprache, und drückt die bloss quantitative Dauer aus. In בועד liegt an sich nicht die Gleichzeitigkeit, doch kann sich diese Vorstellung leicht an die einer angesetzten, vereinbarten Zeit anschliessen (vgl. oben S. 52). Am wenigsten glücklich scheint ny gezeichnet zu sein; denn die Vorstellung der Reihenfolge oder des Nacheinander ist ihm ganz fremd. Besser eignet sich noch zu einer solchen Reihenbildung 727, daher man eben von einem סדר זבונים spricht. Was indessen damit eigentlich gesagt sein soll, nämlich dass nu nicht eine in der Luft schwebende Zeitform sei, sondern eine Einreihung oder Einordnung in den Verlauf des Geschehens in sich trage, dass es also nicht (wie χρόνος oder nachbibl. τες) der Zeit als blosser Form sondern als einem inhaltlich Bestimmten gelte, ist

Werfen wir, nachdem wir von der bestimmten Zeit gesprochen, schliesslich noch einen Blick auf die einfachsten Zeitmaasse, deren Vorhandensein die Zeitbestimmung bedingt, so sind dieselben, wie uns die Sprache lehrt, von zweierlei Art: die ursprünglichsten sind nichts anderes als solche Erscheinungen, die für ihre regelmässige Dauer oder Wiederkehr eine bestimmte Zeit in Anspruch nehmen. Als Erscheinung kennzeichnen den Tag und die Nacht die Namen, die sie in allen Sprachen führen; so heisst z. B. arab. رز , pers. رز , pers. رز , wie ja auch lich verhält sich's wohl mit dem hebr. בול und خر , wie ja auch

<sup>1)</sup> Olympiodorus macht für die Stelle nicht unpassend den Unterschied von χρόνος und καιρός geltend: χρόνος μέν ἐστι τὸ διάστημα καθ' δ πράττεταί τι καιρὸς δὲ ὁ ἐπιτήδειος τῆς ἐργασίας χρόνος, ὥστε ὁ μὲν χρόνος καὶ καιρὸς εἶναι δύναται ὁ δὲ καιρὸς οὸ χρόνος ἀλλ' εὐκαιρία τοῦ πραττομένου ἐν χρόνφ γινομένη.

<sup>2)</sup> Nach Bedarschi geht an dieser Stelle זמן auf das Ungewöhnliche (כלומר לכל דבר גדול יש זמן להעשות), auf das, was allaugenblicklich eintritt oder aufhört (ועת לכל חפץ לשנות כרגע ההוה לנפסד והנפסד להוה).

<sup>3)</sup> S. Ethé a. a. O. IS. 27 ff.

die einzelnen Tageszeiten (בַּקַר, עַרָב u. s. w.) nach den ihnen eigenen Erscheinungen benannt sind. Diese Erscheinungen der Nacht, welche das Leben deutlich in Abschnitte zerlegt, und des Tages, welcher eine bestimmte Zeit dauert, werden aber auch von allen Völkern als das erste und hauptsächlichste Zeitmaass ver-Das hebr. Das bezeichnet den Tag ebensowohl als Phänomen wie als Zeitmaass. Nur durch leichte Modificationen unterscheiden in der Benennung den Tag als Erscheinung (نهار) und den Tag als Zeitdauer das Chaldäische, wo letzterer אָבָי, ersterer heisst, das Syrische (المُعَامِّرُ und das Aethiopische. أي المُعَامِّرُ heisst, das Syrische المُعَامِّرِ المُعَامِّدِ المُعَامِدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعِلَّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِّدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِدِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَامِينِ المُعَم Nicht anders bezeichnen יֵרֵה, שׁבָּה ebensowohl eine Erscheinung — und dies ist das eigentliche — als die davon abgenommene, zum Maasse dienende Zeitdauer.<sup>2</sup>) Auch das Jahr ist, wie sein hebr. Name Wiederholung (nämlich: der ganzen Reihe von Erscheinungen, welche das Jahr bilden) zeigt, der Naturanschauungen entnommen. 4) Auf solche regelmässige Naturerscheinungen ist alle Zeitbestimmung gebaut<sup>5</sup>), wie Gen. 1, 14 lehrt, wonach die Gestirne bestimmt sind, d. h. zu Zeichen und zeitlichen Vereinbarungen = Zeitbestimmungen für den Verkehr.

Neben solchen phänomenellen oder natürlichen Maassen lehrt uns aber die Sprache noch andere kennen, welche rein conventionell sind, d. h. solche, die nicht einer in der Natur gege-

<sup>1)</sup> Vgl. die roman. Zusatzsilben bei den entspr. Ww. ital. annatu, franz. année; ital. giornata franz. journée u. s. w.

<sup>2)</sup> S. Sirach 43, 6-8.

ist dabei allerdings das سنة eig. umbiegen, falten, daher verdoppeln. Auffällig ist dabei allerdings das سنة sowie das wim aram. هن , wo man statt dessen ה erwartete; doch ist es auch sonst nicht unerhört, dass das hebr. ف bei einem Wortstamm sowohl dem arab. مساخ bei entspricht. Vgl. z. B. hebr. اساخ arab. ساخ und تاخ ثاخ.

<sup>4)</sup> Vgl. Censorinus, De die natali c. 19—23 die Unterscheidung von annus, mensis, dies civilis u. — naturalis, sowie ebenda c. 17 saeculum naturale u. civile.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Philosophisch ausgedrückt: nur durch gleichartige Bewegung kann die ungleichartige gemessen werden.

benen realen Zeitgrösse entsprechen. Man denke z. B. an welches von einer jedenfalls nicht mathematisch zu bestimmenden Grundvorstellung aus zu dem astronomisch festen Begriff der Stunde als des 12ten Theils des Tages gekommen ist. Wenn übrigens auch der Name eines solchen Zeitmaasses rein conventionell ist, so ist damit keineswegs gesagt, dass keine Anlehnung an die Naturverhältnisse bei Fixirung der Vorstellung stattfinde. Hat doch z. B. auch das Jahr trotz seines natürlichen Charakters in manchen Sprachen einen rein conventionellen Namen angenommen, wie es z. B. im Neugriechischen χρόνος heisst, ein Name der weiter nichts als den Begriff einer Zeitlänge ausdrückt.

Das Ergebniss unserer Untersuchung über den sprachlichen Ausdruck der (endlichen) Zeit, welches wir noch kurz zusammenfassen, dürfte einiges Licht werfen auf die Art und Weise, wie der menschliche, speziell der semitische Geist sich allmählich dieses Begriffes bemächtigte. Denn wir geben zwar Tobler Recht, welcher in der öfter angeführten Abhandlung sagt, das, was anderweitig über Raum und Zeit psychologisch feststehe, könne durch Ergebnisse der Sprachphilosophie nicht erschüttert sondern höchstens verschoben, im einfachsten Falle aber bestätigt werden. Aber eben eine solche Bestätigung, vielleicht auch eine weitere Ausführung dessen, was die Psychologie lehrt, sind wir von dieser Seite zu erwarten berechtigt. Denn "die Sprache, das selbstgewebte Kleid der Vorstellung, in welchem jeder Faden wieder eine Vorstellung ist, kann uns, richtig betrachtet, offenbaren, welche Vorstellungen die Grundfäden bildeten" (Trendelenburg).

Für das Hebräische haben sich uns in Uebereinstimmung mit den übrigen semitischen Dialekten zwei Hauptreihen von Zeitbenennungen dargestellt. In der einen fanden wir die Zeit als Phänomen aufgefasst, wie es den Sinnen entgegentritt. Die Brücke von der sinnlichen Vorstellungswelt zur unsinnlichen Zeit

bildete dabei durchgängig¹) die Bewegung. Die Zeit wurde zwar nicht mit der Bewegung identificirt, überhaupt nicht als blosses Accidens aufgefasst, sondern als eine Substanz, von welcher die Bewegung sich aussagen lässt. Aber gerade der auffallende Umstand, dass in den semit. Sprachen meistens nicht die Bewegung als solche, sondern als eine so oder anders charakterisirte in den Bezeichnungen der Zeit hervortritt, zeigt, wie die Zeit in engster Verflechtung mit den in ihr sich entwickelnden Vorgängen gefasst wurde. Denn wenn nicht die Bewegung überhaupt, so kommen doch jedenfalls jene mannigfachen Bewegungsarten im Grunde den Dingen, welche den Inhalt der Zeit ausmachen, nicht ihr selber zu. Erst der Zeitinhalt machte die Zeit wahrnehmbar, und gab den Zeitvorstellungen Fleisch und Blut. Soweit die Zeiten sich von einander durch ihren Inhalt unterschieden, wurden sie aufgefasst; daraus musste sich nach und nach die Vorstellung einer ununterbrochenen Zeitfolge bilden, aber diese als ganz gleichmässige findet sich in jenen Wörtern noch nicht ausgedrückt<sup>2</sup>) aus dem einfachen Grunde, weil sie durch blosse Sinnwahrnehmung nicht erzeugt werden kann<sup>3</sup>), sondern erst mit Hülfe der Abstraktion zu Stande kommt.

Neben dieser Reihe gibt es eine gerade im Hebräischen stark vertretene Gattung von Zeitbenennungen, welche man im Unter-

ין Auch die Wörter, welche wie הָלֶּב von der Vorstellung der Ruhe ausgehen, machen davon keine wirkliche Ausnahme; die Ruhe ist eben Reaktion gegen die Bewegung. Noch mehr berühren sich mit der letztern Vorstellung Benennungen, welche die (räumliche) Ausdehnung auf die Zeit übertragen, wie בَ قُدُ عُن u. a.

<sup>2)</sup> Selbst in einem Wort wie عرب, welches ganz allgemeine Bedeutung angenommen hat, ist doch die sinnliche Grundlage der Vorstellung (die Kreisbewegung) aus einer bestimmten sinnlichen Erscheinung erborgt. Es haftet also daran mehr Besonderheit, als dem Zeitbegriff zukommt.

<sup>3)</sup> Leibnitz, a. a. O. p. 241: Nos perceptions n'ont jamais une suite assez constante et régulière pour répondre à celle du temps qui est un continu uniforme et simple comme une ligne droite.

schiede von den phänomenellen die determinirenden nennen könnte. Während bei den erstern der Blick rein rezeptiv die Eindrücke auffasst, welche die Zeitbewegung auf den Beobachter macht, wird diese bei den letztern von ihm gemessen, geregelt oder als geregelt und gemessen erkannt. Diese zweite Art, deren Charakterzug die Determinirtheit ist, erwächst mit der selben Nothwendigkeit aus den menschlichen Bedürfnissen wie die erste aus den menschlichen Erfahrungen. Der Mensch muss sich orientiren in der Zeit, um sie auffassen zu können; erst wenn er sie abmessen kann, wird sie für ihn vorstellig; nur wenn sie bestimmt ist, hat sie für ihn Interesse und ist überhaupt für ihn da. Dies spricht sich aus in der bedeutsamen Erscheinung, dass die Zeit gerade nach der Bestimmtheit, welche sie an sich tragen muss, benannt wird. Beide Reihen stehen sich übrigens nicht so fern, wie es scheinen könnte<sup>1</sup>). Kann man doch bei einigen Wörtern (wie אס) sogar im Zweifel sein, in welche von beiden man sie zu setzen habe. Die sinnlich unterschiedene Zeit fällt leicht zusammen mit der geistig als bestimmt erkannten. Eben das ist beiden Reihen gemeinsam, dass sie die Zeit nicht als reines Continuum kennzeichnen, als allgemeines Wesen oder gar als abstrakte Form, sondern als etwas möglichst Individuelles und Concretes<sup>2</sup>). Was die erste Reihe empirisch aufnimmt, ist nothwendig eine eigenthümlich besonderte Zeit; was die zweite Reihe als bestimmt setzt oder erkennt, ist eo ipso ebenfalls nicht allgemeiner Art. Es ist überall nicht die Zeit, sondern eine Zeit, welche vom Geiste zuerst ergriffen, mit der Sprache zuerst benannt wird<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber den innern Zusammenhang der Messbarkeit der Zeit mit ihrem Verhältniss zur Bewegung s. Trendelenburg a. a. O. I, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Damit stimmt die psychologische Wahrnehmung überein, dass der Mensch früher einen deutlich abgegränzten Zeitraum als den Zeitlauf im Allgemeinen sich vorstellen kann.

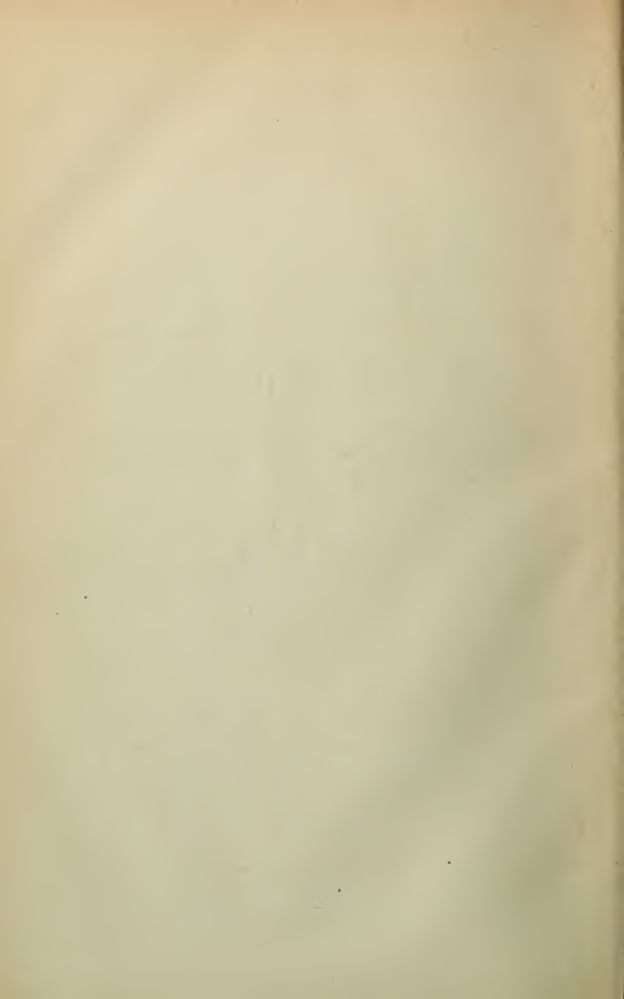
<sup>3)</sup> Nicht zufällig ist auch, dass die in der Verbalbildung anderer Sprachen so deutlich ausgeprägte Unterscheidung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in den semitischen Mundarten sehr zurücktritt.

Haben wir aber im Hebräischen nicht einmal ein Wort, welches die Zeit als ganz allgemeine Vorstellung ausdrückt, so natürlich noch weniger eines, welches in rein intellektueller Auffassung sie nach ihrem eigentlichen Wesen benennt. Die begriffliche Darlegung einer Sache zu geben ist ja überhaupt nicht Aufgabe der Sprache, sondern dies leistet die wissenschaftliche Definition (s. Lazarus, Leben der Seele II, 187 f). Am wenigsten lässt sich bei dem schwierigen Begriffe der Zeit erwarten, dass die Sprache in sein innerstes Wesen eindringe. Die mythologische Gestaltung der Zeitvorstellung werden wir bei der unbegränzten Zeit, zu welcher wir nun übergehen, berühren, da sie dort hauptsächlich in Frage kommt.

## II. DIE EWIGKEIT.

Summa vero vis infinitatis et magna ac diligenti contemplatione dignissima est.

Cicero.



Die Sprache erhebt sich wie vom Sinnlichen zum Geistigen, so vom Endlichen zum Unendlichen<sup>1</sup>). Man mag über den Ursprung der Idee des Unendlichen denken wie man will, sie als etwas Angeborenes oder als etwas aus dem Endlichen und Sinnlichen Abstrahirtes betrachten, — die Sprache jedenfalls stützt sich, um sie darzustellen, auf das Endliche, und vermag sie nur in soweit zum Ausdruck zu bringen, als es auf Grundlage des Endlichen möglich ist. Die einfachste und wirksamste Art, wie sie es versucht, eine Bezeichnung des Unendlichen im Gegensatz zum Endlichen zu schaffen, ist die Verneinung der Endlichkeit oder die via negationis, wie die Dogmatiker dieses Verfahren nennen. der Wortbildung, welche für uns allein in Betracht kommt, ist dasselbe für die arischen Sprachen sehr leicht auszudrücken durch Vorsetzung negativer Silben wie in dem sanscr. an-anti, griech. ά-πειρος, latein. in-finitus, un-endlich u. s. w. Aber so vielfachen Gebrauch diese Sprachenfamilie von der besagten Wortgestaltung macht, so ungewöhnlich ist sie den Semiten, bei welchen nur vereinzelte Ansätze dazu sich finden. Zusammensetzungen

<sup>1)</sup> Eine uns leider nicht zugängliche Abhandlung des Grafen Géza v. Kuun über diesen Gegenstand enthalten die Sprachwissenschaftl. Mittheilungen der ungar. Akad. der Wissenschaften, Bd. IV (1865) S. 175 bis 269. Sie führt die Ueberschrift: Hogyan fejeztetik ki az örökkévalvság a sémi nyelvekben d. h. Wie wird die Ewigkeit in den semitischen Sprachen ausgedrückt?

Deut. 32, 21 oder Spottgeld Ps. 44, 13 u. ähnl.¹) sind absichtlich in ungewöhnlicher Weise gebildet, da sie als Schlagwörter auffällig sein sollen, und das uns näher angehende Fr. 31 in Stellen wie Jes. 9, 6 ist zwar sachlich entsprechend, aber es bleibt immer ein Umstandssatz, so dass man dabei nicht zu einem substantivischen Begriff des Unendlichen kommt. Ein solcher findet sich allenfalls in der Terminologie der Kabbala, wo Fr. das Endlose, oder geradezu Fr. welches weniger mit "dem absolut Negativen Hegels"²) als mit der schlechthin undeterminirten absoluten Substanz Spinoza's zu vergleichen sein dürfte, der erste Gottesname ist, welcher Gott als Urwesen, abgesehen von seiner Offenbarung, bezeichnet.

Ein merkwürdiges, freilich verstümmeltes Beispiel solcher negativen Wortbildung zum Ausdruck des temporal Unendlichen würde uns das arab. Ži liefern, nach den arab. Lexicographen die aus Lexicograph

Auf diese Art, die unendliche Zeit durch Negation der Zeitschranken auszudrücken, haben wir im Interesse des Hebräischen nicht näher einzugehen. Dass der Mensch leicht dazu kommen kann, aus dem Sinnlichen, das er nicht zu bewältigen vermag, auf ein Unbegränztes zu schliessen, hat besonders Locke hervor-

ין Vgl. auch das in seiner Art einzige poetische בְּלִּבְהָה (Iob 26, 7) aus בְּלִּב , worüber Böttcher § 899, 2 ε.

<sup>2)</sup> So Jellinek zu Franck's Kabbala S. 79.

<sup>3)</sup> Arabische Schriften über den Begriff von J31 erwähnt Hâdschî Chalfa in seinem bibliograph. Lexicon (Flügel'sche Ausg.) V, 39.

gehoben<sup>1</sup>). Der Schiffer z. B. kann sich das Meer ohne Grund denken, nachdem er diesen mit dem Senkblei nicht erreicht hat. Dieses Hinwegdenken der Schranken bildet sich ab in jener negativen Ausdrucksweise. Hinwieder hat Cartesius mit Recht betont, dass durch blosse Negation der Begriff des Unendlichen aus dem Endlichen sich nicht gewinnen lasse<sup>2</sup>), woraus folgt, dass jene Art des Ausdrucks nur einen Zug aus dem zur Gewinnung des Unendlichen einzuschlagenden Verfahren oder nur ein Merkmal des Unendlichen angibt. Philosophisch angesehen ist übrigens immer noch ein Unterschied zwischen unendlicher Zeit und Ewigkeit. Dieser letztere Terminus nämlich implicirt die Ueberzeitlichkeit, das über der Zeit Stehen, was der erstere nicht fordert.

Wenn gleich nicht durch Zusammensetzung mit einer negativen Partikel, so doch ebenfalls gewissermaassen viâ negationis wird der Begriff der Ewigkeit in dem dafür gewöhnlichsten hebr. Wort שִּלֹם ausgedrückt. שִׁלֹם nämlich oder שִׁלֹם, ein Mal seltsamer Weise עוֹלָם (2 Chr. 33, 7), ist nach der verbreitetesten und wahrscheinlichsten Erklärung von שִׁלֹם in der Bed. verhüllen, verbergen³) abzuleiten, wie sie im Niph., Hiph. u. s. w. sich häufig findet; es ist also gebildet nach der Form שִׁלִּב, und bed. demnach eigentlich das Verhüllte, Bedeckte⁴),

<sup>1)</sup> S. Chalybäus, Specul. Philos. von Kant bis Hegel, S. 11.

<sup>2)</sup> S. Ueberweg, Geschichte der Philosophie III S. 52 (Aufl. 2).

<sup>3)</sup> Schultens (Orig. Hebr. p. 384 ss.) möchte das Wort in Verbindung mit sich entwickeln lassen, so zwar dass die Bed. signavit zu Grunde läge, und aus ihr die andere abscondit erwüchse. Usitatissima est metaphora illa in abscondendo sita; quae enim condimus ea fere signamus vel sigillo impresso claudimus. Aber so glatt dieser Uebergang im Lateinischen scheint, wo signare ebensowohl bezeichnen als versiegeln bedeutet, so wenig plausibel ist er hier. Lie ist das Kennzeichen oder hervorstechende Zeichen, aber nicht das bergende Siegel.

<sup>4)</sup> Anders Ewald (§ 77 a Anm. 2): עולם bedeutet wahrscheinlich eig. zeit (tag), wie Aethiop. טַּהָּדָּעל בועל בועל arab. בָּבָּעַר (?)

von der Zeit verstanden daher die menschlichem Blicke entrückte, um ihrer weiten Entfernung willen nicht mehr wahrnehmbare Zeit. Aehnlich reden ja auch wir von "grauer Vorzeit" oder vom "Dunkel fernster Zukunft." Es liegt in der Natur dieser bildlichen Ausdrucksweise, dass sie ebensowohl auf entlegenste Vergangenheit, welche unser Blick nicht mehr zu fixiren vermag, als auf weiteste Zukunft, welche noch gar nicht in unser Gesichtsfeld eingetreten, anwendbar 'ist, wie denn שולל beides bedeuten kann. heisst somit eigentlich nicht die Zeitdauer, in welcher wir stehen, und welche sich in's Unendliche verlängert (wie مخلد u.a.): eine solche Zeit wäre ja gegenwärtig, also nicht verdeckt sondern offenbar; nur ihre Gränzen wären verborgen. Vielmehr bezeichnet das Wort einen Begriff, welcher da anhebt, wo der Bereich unsers Wahrnehmungsvermögens aufhört. Was unter diesem Begriffe steht, liegt uns so fern als möglich; denn es befindet sich ausserhalb unsers Horizontes. Was nach seiner Dauer in unsern Gesichtskreis, vielleicht in unsere Gegenwart hineinreicht, aber mit jenem Begriff in Verbindung steht, entzieht sich zum mindesten nach Einer Richtung unserm Auge, d. h. es nimmt, so weit wir sehen, keinen Anfang oder kein Ende. Die endlose Dauer wird demnach hier dargestellt mittelst der Zeitbewegung, die von der äussersten Gränze ausgeht (בֵּעוֹלָם) oder bis zu ihr hinreicht (לְעוֹלָם, (עד־עולם).

Eine Zeit, deren Gränzen verborgen sind, kann also mittelst des Du ausgedrückt werden. Nun fordert zwar der Wortlaut dabei offenbar nicht eine schlechthinige Anfangs- oder Endlosigkeit wie bei den oben besprochenen Wörtern ἄπειρος, infinitus u. s. w.; nicht durchaus, sondern gewissermaassen nur erkenntnisstheoretisch werden hier die Gränzen negirt, und es liegt gewiss darin ein Wink, dass der Mensch von der Wahrnehmung oder Erfahrung aus zu der Vorstellung des Unbegränzten gelange, und diese eben deshalb zunächst eine bloss relative sei. Indessen würde man irren, wenn man annähme, dass diese unwillkürliche Vorsicht der Sprache den Hebräern bewusst gewesen sei, und dass sie in dem Begriffe von

irgend etwas Subjektives oder Relatives gesehen hätten. Vielmehr ist es gerade der unmittelbarsten, naivsten Anschauungsweise eigen, dass sie das Wahrgenommene mit dem Wirklichen identificirt und das was sie nicht wahrnehmen kann ignorirt. Daraus ergibt sich, wie wir uns zu der oft erörterten Frage zu stellen haben, welcher Werth dem vorliegenden Ausdrucke beizumessen sei: wir können es nicht billigen, wenn oft gesagt wird, שולם bedeute für's erste Ewigkeit, für's zweite überhaupt eine längere Zeitdauer. Wenn dies auch sachlich von unserm Standpunkte aus richtig sein kann, so erweckt es die irrige Vorstellung, als hätten die Hebräer mit Wissen und Willen zwei verschiedene Dinge mit Einem Worte bezeichnet, so dass beide Bedeutungen gleich berechtigt wären. Vielmehr ist עולם nie "eine längere oder sehr lange Zeitdauer, "sondern es drückt, wie wir gesehen haben, stets aus, dass das Ende (beziehungsweise der Anfang) einer Zeit dem Menschen entgeht, dass er nichts davon weiss oder wissen will; wir werden dies in Hinsicht auf den Sprachgebrauch nachweisen. Beachtenswerth ist, was Hengstenberg in seiner (in der 1. Aufl. der Christologie des A. B. II, 427-434 gegebenen, Aufl. 2 weggelassenen) Erörterung des Begriffes von שולם gegen dessen Verkennung geltend gemacht hat, wenn auch einzelnes daselbst Aufgestellte nicht haltbar und im Allgemeinen dem עולם unser Begriff von "Ewigkeit" untergeschoben ist, mit welchem es sich weder nach seinem Etymon noch nach seinem Gebrauch vollkommen deckt.

Auch nicht so können wir die Sache ansehen, als sei mit ursprünglich nur eine "sehr lange, bis in verborgene Fernen dauernde Zeit" bezeichnet worden, welche unbestimmte Bedeutung dann im Laufe der Zeit in die absolute der Ewigkeit übergegangen wäre. So finden wir den Hergang dargestellt von A. Kahle¹), welcher neuerdings diesem Worte besondere Aufmerksamkeit geschenkt und es durch alle Bücher der Bibel verfolgt hat, wobei er sich allerdings mehr von dem dogmatischen Gehalt als von der

<sup>1)</sup> Biblische Eschatologie, Erster Theil: A. T. 1870.

historischen Bedeutung desselben bestimmen liess. Es heisst da S. 7: "Wo im Pentateuch von Ewigkeit (עולם) die Rede ist, wird nicht an die Negation jeder zeitlichen Schranke gedacht." Dies ist richtig, wenn eine philosophische Aufhebung der Zeitschranken damit in Abrede gestellt werden soll; eine solche findet sich aber nirgends in den bibl. Büchern; erst die Alexandriner haben durch Beiziehung hellenisch-platonischer Elemente den metaphysischen Begriff der Ewigkeit mit den hebräischen Religionsideen verschmolzen. Der Grund jedoch, warum die alten Hebräer nicht in diesem Sinne "jede zeitliche Schranke" aufhoben, lag darin, dass die Zeit als solche ihnen überhaupt nicht als Schranke erschien. Jede Schranke innerhalb der Zeit dagegen schliesst שולם im Pentateuch so gut wie in den spätern Büchern aus, und es beruht auf einem Vorurtheil, wenn man, wie oft geschehen ist, die Fähigkeit, die Vorstellung einer gränzenlosen Zeit zu bilden, dem hebräischen Alterthum abspricht<sup>1</sup>).

Wenn es nun in derselben Schrift S. 11 heisst: "Dass aber der Begriff unbestimmter und unabsehbarer Ferne sich mit dem der Ewigkeit nahe berührt, und leicht hat darein übergehen können, zeigt die später konstant gewordene Bedeutung von בולם. Der Uebergang dazu in Betreff der Vergangenheit dürfte aus dem Pentat. noch nicht nachzuweisen sein; denn Deut. 33, 15 stehen die ewigen Höhen parallel zu den zwar uralten aber doch nicht von Ewigkeit her bestehenden Bergen" — so ist für's erste gar nicht abzusehen, wann für שולם die Bedeutung "Ewigkeit" konstant geworden sein soll, da der Verf. selbst bis auf Maleachi u. Koheleth hinunter neben derselben die andere, uneigentliche, unbestimmten zur absoluten Bedeutung eine willkürliche Annahme. Dass im Laufe der Zeit der geistige Horizont der Israeliten und

<sup>1)</sup> Eine solche Vorstellung liegt dem Menschen, wie schon oben angedeutet worden, gar nicht so fern. Siehe darüber schon Lessing, Werke (in der Lachmann'schen Ausg.) IX S. 168 f.

somit auch das, was עולם genannt werden konnte, sich veränderte, ist bei einem Volke, welches so verschiedene Epochen der Offenbarung und Geschichte erlebte, selbstverständlich. Aber wenn der Horizont sich erweitert, bleibt doch der Begriff des Horizonts derselbe; und so konnte das, was für die Israeliten שולל war, sich verschieben, aber der Begriff von שולם selber war einer Erweiterung gar nicht fähig, und von einer bewussten metaphysischen Vertiefung desselben kann hier nicht die Rede sein. Soll aber mit Obigem gesagt sein, dass auf einem spätern Standpunkte (etwa dem jesajanischen) Solches den israelitischen oder prophetischen Gesichtskreis begränzte, was nach seinem Wesen nicht der geschichtlichen Entwicklung angehört, sondern, über diesem zeitlichen Prozess erhaben, für alle Zeiten den wahren Horizont bildet und welchem daher das Attribut שולם mit dem vollsten Rechte zukam: so ist dies eine theologische Ansicht, welche zwar nicht auf den sprachlichen Ausdruck sich berufen, aber möglicherweise auf sachliche Gründe sich stützen kann, die uns hier ferne liegen. Immerhin sei uns gestattet zu fragen, wie (ebenda S. 114) אָבִר־עַד (Jes. 9, 5) "beweisend" genannt werden kann dafür, dass bei Jesaja "die absolute Ewigkeit gepredigt wird und nicht bloss eine unbestimmte Zeitdauer," während das אל עולם Gen. 21, 33 zum selben Schlusse in Hinsicht auf den Pentat. nicht berechtigen soll; wie umgekehrt aus den beiden (überdies poetischen) Stellen Gen. 49, 26. Deut. 33, 15, wo die Berge ewig genannt werden, sich folgern lässt, dass der Pentat. den absoluten Begriff von Ewigkeit noch nicht mit dem Worte verbinde, während unbeschadet desselben in spätern Büchern das Wort oft genug "hyperbolisch" oder "abgeschwächt" gebraucht werden soll.

Beachten wir den sprachlichen Gebrauch von שולכל, so zeigt sich im Allgemeinen, dass dem Worte von den ältesten Zeiten biblisch-hebräischen Schriftthums bis zu dessen Ende seine Bedeutung: unabsehbare, endlose Zeit geblieben ist, dass diese jedoch in gewisser Weise eher eine Schwächung erfahren

hat, bis endlich in nachbiblischer Zeit der Begriff der Unbegränztheit ihm theilweise ganz abhanden gekommen ist. Im Pentateuch gerade steht es in seiner vollen Kraft; je naiver der Standpunkt da ist, desto entschiedener wird für gewisse Dinge das Aufhören in der Zeit verneint. Weitaus in den meisten Fällen steht es hier und in den spätern Büchern in Verbindung mit dem göttlichen Wesen, welches schon dem kindlichen Sinn als ein unendliches erscheint (Gen. 3, 22), oder mit göttlichen Worten. Die göttliche Verheissung und Verfügung wird kundgemacht als ewige, welche keine Zeit umstossen wird (בּרָית עוֹלֶם), die göttliche Satzung proklamirt als ewige (הַקַת עוֹלָם), von welcher keine Zeit entbinden soll. Wir sind sprachlich nicht berechtigt es anzunehmen, können es uns aber auch sachlich nicht denken, dass einem Noah oder Abraham die göttlichen Verheissungen weniger über dem Wechsel der Zeit erhaben erscheinen sollten als den spätern Propheten. Ebenso gehört es zu dem ganzen absoluten Charakter der göttlichen Gesetzgebung, dass sie den Gedanken an Abänderung durch die Zeit ausschliesst 1).

Gegen unsere Ansicht, dass im ältern Sprachgebrauch mit immer eine möglichst weit sich erstreckende Aufhebung zeitlicher Begränzung gemeint sei, macht man aber nicht bloss jene schon erwähnten poetischen Stellen, welche in der spätern Literatur unzählige Parallelen haben, geltend. Dieselben erledigen sich leicht durch die Erwägung, dass ja die Poesie eine mehr oder weniger

absichtliche optische Täuschung liebt und sich kein Bedenken daraus machen kann, von ewigen Hügeln zu reden, auch wenn ihre zeitliche Entstehung aus der mosaischen Schöpfungsgeschichte feststeht. Durch derartigen hyperbolischen Gebrauch des Ausdrucks wird nicht der Begriff der Ewigkeit eingeschränkt oder abgeschwächt, sondern die damit prädicirte Sache soll wenn auch nur fingirter Weise auf die Höhe des Begriffs emporgehoben werden. Es finden sich aber auch schlichte prosaische Stellen, wo die mit עולם ausgedrückte Zeit bei weitem nicht an die Gränzen hinanreicht, welche dem Hebräer seine religiösen Anschauungen steckten. Da hat man nun zumeist übersehen, dass der Charakter von עולם nicht nothwendig ein religiöser ist, während vom deutschen "Ewigkeit" nach dem Sprachgebrauch das religiöse Moment sich schwer trennen lässt<sup>1</sup>). In der geschichtlich-politischen wie in der juridischen Sphäre oder im täglichen Leben wird שולם ebenso zur Negirung des Aufhörens einer Zeit angewendet wie in Sachen des Glaubens. Diese Negirung ist aber an sich dort ebenso absolut wie hier, nur sind jene Sphären als solche beschränkt.

Wenn also vom Standpunkte einfach historischer Erinnerung aus ein Thatbestand als מֵעוֹלְם dauernd bezeichnet wird, so ist dies weder eine Profanation des Wortes (wie es im Deutschen bei "von Ewigkeit her" wäre), noch nothwendig eine Uebertreibung; es heisst an sich nur "seit unvordenklicher Zeit", von jeher, womit gesagt sein soll, dass ein früherer Zustand gar nicht erinnerlich sei. Ganz besonders wird es angewendet, wo einem Volke ein Wohnsitz<sup>2</sup>) zugesprochen wird, den es seit Menschengedenken inne

<sup>1)</sup> Dem Worte vita entspricht nicht bloss das latein. aeternus, sondern auch sempiternus. Vgl. das zur Unterscheidung des Grundbegriffes beider von Döderlein (Latein. Synon. I, 2 f.) Gesagte. Wie aber auch aeternus unter Umständen sehr relative Geltung haben kann, zeigt schlagend die Stelle bei Plinius, Hist. Nat. XVI, 213 Maxime aeternam putant hebenum etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Vgl. z. B. Jos. 24, 2; 1 Sam. 27, 8 und auch Zeile 10 der neu entdeckten Siegessäule des Königs Mescha.

gehabt habe, so dass es gewissermaassen das Urrecht darauf besitze. Ebenso heisst לוֹבְּבוֹל עוֹלְם¹) die von jeher geltende Gränzmarke, welche zu verrücken ein doppelter Frevel wäre, weil sie durch die Urzeit geheiligt ist. יוֹבוֹל ist in solchem Zusammenhang noch bedeutend stärker als עוֹלִם, welches geographisch den Osten, geschichtlich aber mit der schon erwähnten Uebertragung des räumlichen auf's zeitliche Vornesein die "Vorzeit" bezeichnet. Immerhin hat auch dieses Wort in der zeitlichen Bedeutung etwas poetisch Feierliches²); in verwandten Dialekten (dem Arab. Aethiop. Aram.) ist es der Uranfang; und sogar die Bed. "Ewigkeit" hat es angenommen, wozu Ansätze schon im Hebräischen sich finden, wo es öfters mit שוֹל הדוש השולם steht. שוֹל הדוש השולם heisst in der rabbin. Sprache die Welt - Ewigkeit im Gegensatz zum Weltanfang: בֹּעַבֶּל ein erlesenes Wort für ewig, welches gern von Gott gebraucht wird.

Das Wort aber, welches eigentlich den Uebergang in die vorgeschichtliche Urzeit ausdrückt, ist eben unser עולם. So z. B. Gen. 6, 4 wird אשר בֵּעוֹלָם אנשר השם von den Riesengesagt, welche die Heroen des vorgeschichtlichen Mythus gewesen sind. Bei dem besondern Nimbus übrigens, den gerade für den Semiten das Uralte hat 4), ist es begreiflich, dass der Zusammenhang mit der Ura

ינולים Prov. 22, 28. 23, 10. Die Rabbinen lesen hier ינולים: die Gränze der Heraufgekommenen = Israeliten oder: der Heruntergekommenen = Armen; s. S. A. Wolf, Mischnah-Lese S. 20.

<sup>2)</sup> Ebenso das latein. priscus, welches ihm etymologisch genau entspricht (aus prae, welches auch zeitlich gewendet wird, wie praedicere u.s. w. beweisen), und nicht bedeutet: was schon seit langem ist, sondern: was vor langem war und nicht mehr ist. "Es ist ein seltenes feierliches Wort, bei welchem man nicht bloss wie bei antiquus (v. ante, wovon auch das locale anticus) an die mathematisch zu messende Vergangenheit, sondern an die qualitativ verschiedene Vorzeit oder gar an die heilige Urzeit zu denken aufgefordert wird." Döderlein a. a. O. IV, S. SS.

<sup>3)</sup> S. Schmiedl a. a. O. S. 91.

<sup>4)</sup> Vgl. Hitzig, Geschichte Israels I. 1869, Vorwort S. 1 f.

Noch viel enger ist natürlich der Gesichtskreis im gewöhnlichen und rechtlichen Lebensverkehr<sup>3</sup>). Zum Theil aus Nichtbeachtung dessen hat man Anstoss genommen an einigen pentat. Stellen wie Ex. 21, 6. Deut. 15, 17, wo die gesetzliche Bestimmung getroffen wird, dass ein hebräischer Sklave, welcher es vorzieht vom siebenten oder Sabbat-Jahr keinen Gebrauch zur Erlangung seiner Freiheit zu machen, seinem Herrn dienen soll לעוֹלֶם; man übersetze "auf immer", nicht "auf ewig"; denn die Einmengung eines religiösen oder metaphysischen Begriffs wäre hier eine Abschweifung in ein anderes Gebiet, nicht bloss eine Steigerung; einer solchen ist der Ausdruck "auf immer" in Sachen des menschlichen Verkehrs nicht fähig. Der Sinn in diesen Stellen ist einfach der, dass das Gesetz in jenem Falle dem Dienste keinerlei zeitliche Schranken setzen will. Mit diesem לעולם (vgl. Lev. 25, 46) ist daher allerdings unvereinbar die (auch sachlich nicht nothwendige) Annahme des Josephus und der Rabbinen<sup>4</sup>),

י) Vgl. Jes. 58, 12. 61, 4 קְּרְבוֹת עוֹלָם, die Trümmer der Urzeit d. h. die seit Menschengedenken solche waren.

<sup>2)</sup> S. auch Buttmann, Mythologus, S. 30: "Bei allen Nationen ist die Urwelt ein in der Vorstellung ganz gleicher Begriff mit der Urzeit des eigenen Volkes oder Landes."

<sup>3)</sup> Bei der "Enge des menschlichen Geistes" (Herbart) ist das individuelle Zeitbewusstsein ein durch die jeweilige ihm gegenwärtige Vorstellungsreihe bedingtes und beschränktes.

<sup>4)</sup> S. z. B. zu Ex. 21, 6: וַעֲבָדוֹ לְעֹלָם Raschi: עד היובל או אינו אלא לעולם כמשמעתו ת"ל ואיש על משפחתו תשובו מגיד שחמשים שנה קרויים עולם

dass im 50sten oder Jobeljahr der Dienst ein Ende nehmen müsse. Denn nicht bloss das Maximum der Zeitdauer bezeichnet לולם, so dass man mit Pappenheim sagen könnte, die Dauer bis zum Jobeljahr (50 Jahre) sei für den Hebräer das grösste Zeitmaass, und könne daher עולם heissen, sondern eben eine Zeit, deren Ende uberhaupt nicht abzusehen. Dieser Umstand, dass לעולם oder עד sich mit einem von vornherein in Aussicht genommenen Ende nicht vertragen kann¹), macht es auch unmöglich, Deut. 23, 4, wo von den Ammonitern und Moabitern gesagt ist: גם דור עשירי לא יבא להם בקהל ה' ער־עולם, "das zehnte Geschlecht" als Beschränkung von עד עולם zu nehmen²), was überdies Wortlaut und Wortstellung verwehren. Vielmehr "wird durch den Zusatz: ,auch ein zehntes Geschlecht nicht' jede Möglichkeit der Aufnahme abgeschnitten, denn Zehn ist die Zahl des vollständigen Abschlusses" (Keil z. d. St.). Vgl. Neh. 13, 1, wo das zehnte Geschlecht nicht besonders hervorgehoben wird, sondern einfach לעולם steht. Als Beispiel, wie דולם auch der Sprache des gewöhnlichen Lebens angehört, sei noch die Stelle 1 Sam. 1, 22 angeführt, wo Hanna zu ihrem Manne sagt, sie wolle den Knaben Samuel nach seiner Entwöhnung nach Silo bringen, damit er sich vor dem Herrn darstelle und daselbst bleibe עַר־עוֹלַם "auf immerdar." Statt für einige Tage wie die Andern vor dem Herrn zu erscheinen, soll er nach ihrem Gelübde für immer dort bleiben. Dieses Beispiel zeigt übrigens auch, wie das, was für den Einzelnen in einem Augenblicke unbedingt als endlos gilt, wenigstens für sein Denken und Thun, sein Wissen und Wollen, es nicht nothwendig auch für Andere ist oder für ihn selber bleibt. Sie musste Samuel für

<sup>1)</sup> Wesentlich anders als bei diesen gesetzlichen Bestimmungen ist der Sachverhalt in der Stelle Jes. 32, 14 f., welche man uns entgegenhalten könnte (womit eher zu vergleichen die Psalmstellen mit 13, 1 u.s. w. von welchen wir unten reden werden): das verödete Land soll den Eindruck einer ewigen Wüste machen, bis ein ganz neuer himmlischer Lebensgeist es diesem trostlosen Zustand enthebt.

<sup>2)</sup> So Kahle a. a. O. S. 8.

immer da lassen; doch verstiess es gewiss nicht gegen ihr Gelübde, dass er durch das Dazwischenkommen besonderer Gründe sich veranlasst sah nicht gerade sein ganzes Leben in Silo zuzubringen<sup>1</sup>).

Auch in der Umgangssprache fehlt ferner die Hyperbel nicht, namentlich nicht in der Hofsprache; so 1 Reg. 1, 31 אולי מולי שולי und oft in Büchern, deren Verfasser mit den Gebräuchen des persischen Hofes bekannt waren, wo man sich dieser Höflichkeitsformel bediente (Aelian. Histor. Variar. I, 31). Daraus zu schliessen, dass שולי חוד "eine lange Zeit" bedeute, wäre natürlich ebenso schief, wie wenn man überhaupt die diplomatische Sprache zur Ermittelung des Wortsinns benützen und z. B. daraus, dass Erlasse und Verträge stets "auf ewige Zeiten" gelten sollten, schliessen wollte, dass dem deutschen "ewig" auch die Bedeutung einer langen (unter Umständen auch recht kurzen) Zeit zukam.

Das von שולם Gesagte gilt im Wesentlichen für die ganze biblisch - hebräische Literatur. Der Prophet natürlich hat den höchsten Standpunkt und in Folge dessen die weiteste Perspektive. Es ist Sache der bibl. Theologie zu untersuchen, wie weit sein Blick die Zeiten verfolgte. Der Dichter ferner hat den beweglichsten Standort und daher den reichsten Gesichtskreis. Nicht bloss Hyperbeln kommen bei ihm in Betracht, welche in ernster Literatur doch nur in beschränktem Maasse zulässig sind, sondern auch die ganze Subjektivität der Gefühlswelt, welche des Lyrikers

<sup>1)</sup> Bedarschi (S. 201) meint freilich, Samuel habe ja nach Num. 8, 25 nur 50 Jahre zu Silo bleiben müssen, und damit stimme genau das לעולם, welches nach Ex. 21, 6 die selbe Zahl von Jahren ausdrücken könne. Allein dass עולם eine bestimmte Dauer, זמן קצוב, wie er es geradezu nennt, von 50 J. repräsentiren könne etwa wie דור eine solche von 40 J., ist natürlich eine unhaltbare, nur aus der irrigen Kombination mit dem Jobeljahre hervorgegangene Annahme. Vielmehr ist לומן ארוך שארן לו קץ, wie es der selbe Synonymiker anderswo umschreibt.

eigenstes Gebiet ist. Wenn z. B. in den Psalmen der Sänger seinen eigenen Gemüthszustand, etwa sein inneres Glück ewig nennt, so drückt er damit allerdings absolute zeitliche Schrankenlosigkeit aus; aber nicht, dass seine Reflexion keine Schranken kennt, sondern dass sein Gefühl sich von keinen solchen beengt weiss, ist daraus mit Sicherheit zu schliessen. Ob dabei an Ueberwindung der Schranken des Todes gedacht sei, oder ob auch ohne ein deutliches Bewusstsein davon jene mehr oder weniger starken Aussprüche sich erklären lassen, so zwar dass die Wahrheit, von welcher auch das ächte religiöse Gefühl getragen sein muss, nicht darunter leidet, — dies in den einzelnen Fällen zu entscheiden ist Sache der Exegese.

Noch haben wir aber nachzuweisen, wie das Wort מולם allmählich etwas von seiner absoluten Unbestimmtheit eingebüsst hat. Wir glauben dabei die poetisch-prophetische Sprechweise betheiligt. Es liegt in der Natur des Begriffs der Unendlichkeit, dass man sich in keiner Sprache leicht mit Einer Benennung desselben begnügt, zumal da kein Ausdruck diesem Begriffe gerecht wird. So finden wir schon in dem Lied am Meere Ex. 15, 18 die Verbindung angewandt, um die ewige Herrschaft Jahve's möglichst nachdrücklich auszusprechen. Die zwei Ausdrücke stehen parallel, und es ist keineswegs nach LXX und Vulg. zu übersetzen: ἐπ' αἰωνα καὶ ἔτι, in aeternum et ultra¹); aber es leuchtet ein, wie leicht bei dieser später sehr gangbaren Formel die Vorstellung sich einschleichen konnte, dass mit ערלם etwas über den ערלם hinausliegendes gemeint sei. Aehnlich verhält sich's, wie es scheint, mit der Form ברינוֹכם ער־עוֹלם, welche uns schon in dem alten Psalm 90 begegnet. Man kann an dieser Stelle zweifelhaft sein, ob mit בינולם wie gewöhnlich der Horizont nach der einen (vergangenen) mit 77 nach der andern (zukünftigen) Seite in's Auge gefasst wird, oder ob beide Ausdrücke für die Dauer in fernste Zukunft gebraucht sind. Doch ist nach dem sonstigen Sprachgebrauch wahr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe darüber Baumgarten-Crusius, Grundzüge der bibl. Theol. S. 194.

scheinlicher, dass allerdings auf zwei Richtungen Bezug genommen wird; und dies gilt sogar auch für Jer. 7, 7. 25, 5 trotz des 5: Gott hat Israel sein Land gegeben לבון־עוֹלָם וְעַד־עוֹלָם d. h. für undenkliche vergangene und künftige Zeiten. Aber wie leicht konnte dieser Ausdruck, welcher in Doxologien immer häufiger wurde (1 Chr. 29, 10. Dan. 2, 20), zu der Meinung veranlassen, dass hier von einer Folge von עולבים die Rede sei. Man begegnet ja diesem Plural, obwohl fast gar nicht in historischen Büchern (nur 1 Reg. 8, 13 parall. 2 Chr. 6, 2, wo die Sprache dem Inhalt gemäss eine gehobene ist), doch nicht selten in den prophetischen Reden und in den Psalmen. Hier wird überhaupt Alles aufgeboten, um das Unbegreifliche, Unnennbare, Unendliche auszudrücken. Die Sprache überbietet sich selber, damit die Vorstellung dasselbe thue. Man sehe z. B. Jesaja, wo nicht bloss die Plurale עולמים und נצחים, sondern auch die Zusammensetzungen עולמי־עד und נצח נצח sich finden¹), welche die Ewigkeit zu verewigen auffordern, was freilich logisch nicht möglich, aber ein Versuch ist, das Ungeheure des Gedankens zur Anschauung zu bringen, "gleich als ringe die Sprache nach einem adäquaten Ausdruck für einen Begriff, der das menschliche Denken übersteigt" (Kahle). Bürgerten sich aber solche Erzeugnisse poetischer Diktion<sup>2</sup>) wie der Plural עולבים, mit welchem man bald ebenso freigebig war wie die frühere Sprache mit dem Sing. (vgl. Koh. 1, 10. Dan. 2, 4. 3, 9 u. ö.), in der gewöhnlichen Sprache ein, so war es um die Absolutheit des alten שולכם geschehen, welche es unmöglich machte, an etwas darüber Hinausliegendes zu denken, also auch einen Plural logisch nicht zuliess. Die Mehrheit bringt eine gegenseitige Begränzung mit sich. Unter עלביין) עולביין) konnte man sich nur einander begränzende oder ablösende, wenn gleich unabsehbar

<sup>1)</sup> Aehnliche Steigerungen und Multiplicationen kommen auch im Arabischen vor bei Wörtern, deren Begriff dieselben logisch eigentlich nicht zulässt, z. B. أبد الآباد , أبد الأباد , أبد الأباد . s. w.

<sup>2)</sup> Vgl. Böttcher § 703 c.

lange Zeiträume, Aeonen<sup>1</sup>), denken, während שולם ursprünglich nicht einmal einen Zeitraum oder eine Zeitdauer bezeichnete, sondern ein *Non plus ultra*, wohin eine Zeitdauer sich allenfalls erstrecken kann.

Zur Umwandlung der Wortbedeutung hat nun aber auch die Umgestaltung der hebräischen Religionsideen mitgewirkt, die Wahrnehmung nämlich, dass nicht alles als "ewig" Bezeichnete wirklich ewige Dauer beanspruchen könne. Manches, was vom göttlichen Worte selber "auf ewig" festgestellt worden war, war so verwachsen mit den weltlichen Lebensverhältnissen, dass es mit diesen der Veränderung unterliegen und bei einer vollständigen Neugestaltung derselben, wie man sie mit dem Kommen des Messias verbunden dachte, sich zum mindesten wesentlich modificiren musste. Man machte sich also mit dem Gedanken vertraut, dass alsdann ein ganz neuer Horizont sich aufthun, ein neuer Zeitanfang gesetzt würde, wodurch die Fortdauer des im jetzigen Gesichtskreise als ewig Geltenden wieder in Frage gestellt werden musste. Und da man auch für das Letztere die Bezeichnung שולם beibehielt, so gewöhnte man sich daran, auch eine Periode so zu nennen, deren Endlichkeit man nicht leugnete, ja deutlich vor Augen hatte, wie die bald ständig gewordene Terminologie beweist, wonach man dem einen עולם הבא gegenüberstellte, wovon ersteres zunächst die laufende Weltperiode oder die Zeitlichkeit, letzteres den mit Neugestaltung der Welt beginnenden Aeon oder die Ewigkeit bezeichnete, jenes dann die gegenwärtige (irdische), dieses die künftige (himmlische) Welt. Sobald nämlich unter עולם, was zwar nicht in seiner Wurzelbedeutung begründet war, aber nahe genug lag, nicht bloss die dunkle verborgene Ferne, sondern auch die bis dahin sich erstreckende Zeitdauer verstanden wurde, die unabsehbare Zeitsphäre, in welche alles uns bekannte Leben ein-

<sup>1)</sup> Auf den Plur. בולמרם beruft sich denn auch Bedarschi für seine Behauptung, dass mit בולם im Unterschiede von יבולם und ים eine abgegränzte Zeitperiode gemeint sein könne. Er übersieht aber, dass ganz ebenso der Plur. במחבם sich findet.

geschlossen ist, so musste von selbst auch der Inhalt dieser Sphäre den selben Namen bekommen¹), d. h. die Welt (בְּלָבְיִבֹּיבׁן), nicht zwar als "der Raum, der ebenso wie die Zeit unbegränzt ist" (Levy), sondern als der Komplex aller Stoffe und Kräfte, aller Ursachen und Erscheinungen, welche in ununterbrochenem zeitlichem Zusammenhang stehen und eine Lebenssphäre bilden. Im biblischen Hebraismus ist übrigens weder die Unterscheidung verschiedener עולבוים noch auch die Bed. "Welt"²) nachweisbar. Desto gemeinüblicher ist Beides in der jüd. Sprache von der soferischen Zeit an und in andern Dialekten. In der Terminologie der Kabbala heissen עולבוים "Welten" die Sphären oder die verschiedenen Stufen, welche durch Emanation aus dem unerfasslichen göttlichen Wesen hervorgehn³). Im Chaldäischen findet sich für

י sind ja ebenfalls die Bedd. der Zeitdauer und ihres entsprechenden Inhalts vereinigt, sofern es geradezu für die Erde steht. Auch عَمْر streift bisweilen an die Bedeutung: Welt, Natur (worüber weiter unten S. 106 f.). Offenbar ist aber der Uebergang beim deutschen "Welt" aus wer-alt, Menschenalter, also sinnverwandt mit הוֹה dann verallgemeinert nach Art des عَمْر.

<sup>2)</sup> In dem dietum illustre Koh. 3, 11 אָרַדְּבָּלֶּם נַתְּן בּלְבֵם, wo man diese zu finden gemeint hat, indem man Weltsinn oder Welttrieb aus dem Worte machte, empfiehlt sich jedenfalls besser die alte Uebers. Ewigkeit, Unendlichkeit, sei es dass man das folgende בבלר משר לא רבצא übersetzt wie Hitzig und Kleinert: "ohne welche der Mensch nicht finden könnte," oder wie Ewald u. A.: "nur dass der Mensch nicht finden kann." Mit Hitzig ein hebr. בבל בי שלבי Wissenschaft in's Dasein zu rufen ist unnöthig. Das Unwahrscheinlichste aber in lexikalischer Hinsicht bietet der neueste Erklärungsversuch von Grätz (Kohélet 1871), wonach שלם בנל עלם Ps. 89, 3 "die Welt ist durch Liebe geschaffen" in Beziehung auf die Grammatik das Unmögliche leistet.

<sup>3)</sup> Diese Verwendung des Worts, wonach es für unterschiedene zählbare Gebiete ein Gattungsbegriff ist, steht in keinem innern Zusammenhang mit seiner Bedeutung in den phönizischen Kosmogonien, wo *Ulemos* die absolute unbeschränkte Zeit ist. Dies ist zu erinnern zu Schusters Schrift De veteris Orphicae Theogoniae indole atque origine (Leipzig 1869),

wo S. 98 Anm. 1 zu dem kabbalistischen אצילות הכהר נקרא ארך אנפין והוא bemerkt wird: Hîc igitur idem occurrit vocabulum עולם הראשון, quo supra illum Ulomum a Mocho insignitum esse vidimus.

<sup>1)</sup> In diesem Sinne steht auch der Plural. So hat Targ. meist לעלמין neben לעלמי עלמין, לעלמא, u. dgl. für das nicht verstandene סלה der Psalmen und der Tefilla Habakuks c. 3, welches die jüd. Tradition fast einstimmig als Ausdruck der Ewigkeit fasst. Wollte man dieses ohne Zweifel musikalische Zeichen, welches auf nachdrucksvolle Worte zu folgen pflegt, mit dem Context in Verbindung bringen, so empfahl sich am ehesten, ihm einen ähnlichen Sinn beizulegen wie den feierlich abschliessenden Ausdrücken לנצח לנצח (nach Erubin 104 a) gibt an: וכן בדברי ר"זל תנא דבי אלעזר בן יעקב כל מקום שנאמר נצח סלה ועד אין לו הפסק לעולם סלה Diese an den meisten Stellen annehmbare Deutung von סלה schien sich an einigen (z. B. 61, 5. 89, 38) auch durch den Parallelismus zu bestätigen, weshalb man desto leichter über die Unmöglichkeit derselben an andern Orten (z. B. 68, 8. Hab. 3, 3) hinweg sah. Die Aufnahme des Wortes in den Versbereich der Accentuation geht von dieser Auffassungsweise aus, möglicherweise auch die Vocalisation desselben, auf welche eingewirkt zu haben scheint. Gegen den temporalen Sinn des حخة erklärt sich nach Ibn Ezra's Vorgang auch Bedarschi (S. 202). Lostrennung des Wortes als eines musikalischen Zeichens vom Texte fordert richtig schon Kimchi. Vgl. die "Erklärung des Sela" in Sommers Biblischen Abhandlungen I, S. 1 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Berachoth IX, 5: כל חותמי ברכות שהיו במקדש היו אומרים מן העולם ועד שולם שיהיו אומרים מן העולם ועד עולם משקלקלו המינים ואמרו אין עולם אלא אחד התקינו שיהיו אומרים מן העולם ועד עולם

<sup>3)</sup> S. Bar-Bahlûl in Bernsteins Glossar zu Kirsch, Chrestom. Syr.

<sup>4)</sup> Nicht anders in unserm Sprachgebrauch "weltlich", obwohl auch

mittelalterliche saecularis Gegensatz zu kirchlich. Damit ganz parallel sind die Bedeutungen im Aethiopischen.

Im Arabischen geht diesem Worte die Bed. Ewigkeit, endlose Zeit ab, dagegen findet sich عُلُم (selten عَلَم) in der Bed. Welt, d. i. Inbegriff aller geschaffenen körperlichen und seelischen Substanzen, wozu auch Menschen, Engel und Dämonen gehören. Gott heisst häufig رَبُّ العَالَمِين. Dieser Plural ist nicht im Sinne einer Mehrheit von Welten zu fassen, welcher Begriff den Arabern ungeläufiger ist, indem sie meist nur eine Zweiheit von Welten unterscheiden. Vielmehr erklärt er sich nach ihrer eigenen Aussage aus der Vielheit der unter dem Begriff "Welt" befassten Gattungen, unter welchen die lebendigen vernünftigen Wesen hervorragen, weshalb in dieser Verbindung der pluralis sanus angewendet wird2). Demnach ist العالمون s. v. a. العالمية, die Weltbewohner, besonders die Menschen. Auch der Sing. steht wo nicht geradezu für Mensch<sup>3</sup>), so doch häufig wie hellenistisch κόσμος (z. B. Joh. 12, 19) collektiv für Menschen<sup>4</sup>), als welche für das Individuum gewissermaassen die Aussenwelt repräsentiren. Die selbe Metonymie findet sich oft genug auch in andern Sprachen: man denke an sansc. lôka; französ. monde, aber auch an syr.

wir von einer künftigen, ewigen Welt reden. Umgekehrt bedeutet τέξας (als Synonym von τέξας) aeternus, desgleichen auch das griechische αἰώνιος, welches im Unterschiede von ἀίδιος besonders auf die Zukunft geht: zum αἰων μέλλων gehörig; aber man sagt auch πρὸ χρόνων αἰωνίων, vor undenklich langen Zeiten. Vgl. Wahl, Clavis N. T. Tittmann, Lexicon Synon. N. T. II, VIII.

<sup>1)</sup> Es ist die bei ächt arabischen Ww. seltene Form غَاثَمٌ wie فَعَلُ wie أَدُهُ اللهِ ال

<sup>2)</sup> Für den plur. fr. عَوْالِمِ s. Ali's 100 Sprüche Ausg. v. Fleischer S. 93 f.; De Sacy, Nouveau Journ. Asiat. Tome IV, p. 161 s.

<sup>3)</sup> Auch die moslemisch-jüdische Philosophie fasst den Menschen als Mikrokosmus וلعالم الاصغر, עולם קשן, (s. Maimuni More Nebuchim I, 72) im Gegensatz zum Makrokosmus (العالم الاكبر).

<sup>4)</sup> Ebenso ist خَانَى, "Kreatur" oft collektiv: Menschen, Leute.

עלביל und das im babyl. Targ. gewöhnliche בל עלבא alle Welt, d. h. alle Leute, wofür das jerus. Targ. כל עביא.

Wie durch Absehen von dem Endlichen, Begränzten kann man aber auch durch Vergrösserung, beziehungsweise Verlängerung oder Steigerung desselben zum Unendlichen gelangen. Dieser Weg (die via eminentiae der Dogmatiker), welchen die semitischen Sprachen vorzugsweise eingeschlagen haben, um für die unendliche Zeit einen möglichst entsprechenden Ausdruck zu gewinnen, musste sich leicht darbieten bei der gewöhnlichen Art, wie man die Zeit auffasste. Ist sie nämlich ein Etwas, was sich bewegt, was sich hinzieht und ausdehnt, was braucht es da mehr, als dass man dieser Bewegung, dieser Ausdehnung freien Lauf gewährt, um das Unendliche zu erreichen. Jede Linie, die man unausgesetzt sich verlängern lässt, erweckt ja die Vorstellung des Unendlichen, jede unermüdliche Bewegung in einer bestimmten Richtung beschreibt eine solche Linie. Statt also vom Sichtbaren, Gegenwärtigen auf ein unsichtbar fern Liegendes zu verweisen, braucht man nur diese stets gegenwärtige Zeitbewegung nicht rasten zu lassen, so gelangt man, wenn auch langsamer, doch eben so sicher in die unendlichen Fernen. Genau besehen freilich ist der eben gezeichnete Weg kein wesentlich anderer als die via negationis, bei welcher ja nicht das Endliche selber sondern nur dessen Gränzen verneint werden, seine Ausdehnung oder Gradation über diese Gränzen hinaus aber vorausgesetzt wird. Bei der Benennungsart dagegen, zu welcher wir jetzt übergegangen sind, wird die Ausdehnung erzeugende Bewegung in's Auge gefasst und dabei die beständige Negation ihrer Gränzen vorausgesetzt. deuten diese beiden Arten von Bezeichnungen im Grunde auf den selben Prozess, welcher vom Endlichen zum Unendlichen führt: sie theilen sich nur in zwei verschiedene dazu gehörige Funktionen, und die an zweiter Stelle aufgeführte bildet das positive Complement zur ersten.

Das Wort, welches im Hebräischen in grösster Einfachheit dieses zweite Verfahren abbildet, ist אָל, welches wie früher be-

merkt, von אבר transiit abzuleiten ist¹). Böttcher findet in der Wurzel אין als Grundbegriff etwas in seiner Bewegung oder Haltung straff und steif Fortgehendes. Dazu passt nicht übel die einzige im Hebr. dahin gehörige Stelle Iob 28, 8, wo es vom Löwen gesagt ist, der über einsame Steige dahinschreitet. Temporal bedeutet dann 77 das Fortgehen als die Fortdauer entweder zu einem bestimmten Ziele, daher die Bed. "bis"2); oder aber in's Unbegränzte<sup>3</sup>). In letzterer, bloss dem Hebräischen eigenthümlichen Weise ist של = perpetuitas 4): das zeitlich stracks Fortlaufende, in gerader Linie Fortgehende<sup>5</sup>), also die ununterbrochene Fortdauer. Auffällig ist hier allerdings, wie dieses לַנְדָה, eig. über etwas hingehen, vorbeigehen, daher geradezu vergehen, aufhören 6), zur ganz entgegengesetzten Bedeutung des beständigen Dauerns gekommen ist; es ist dies aber möglich dank der Vieldeutigkeit des physischen Grundbegriffs der Bewegung, und wir haben hier somit wieder ein Beispiel des oben (S. 5 f.) besprochenen Hervorgehens konträrer Begriffe aus Einer Vorstellung. Auch das arab. 🕳 vorüber-, vorbeigehen, weitergehen bekommt in Form X

י) Der Form nach ist es auf die Wurzelbuchstaben reducirt wie בָּל (Nichtsein) von שָׁב, שָׁ von שָׁל, שָׁלָּד von שָׁל (Ewald § 146 d).

<sup>2)</sup> In der Form עֵבר (wie בָּל u. dgl.) oder עֵבר, welches nicht Plural der Ausdehnung wie בַּקְּבֶּר sondern die constructivisch abgewandelte Grundform שָׁבֵר (wie שָׁבָר von שָׁבָר) ist, vgl. Ew. § 217 e und Bickell, Grundriss der hebr. Gramm. § 144.

<sup>3)</sup> Treffend bemerkt Bedarschi: כל עד הנמצא כתוב בספר ענינו' תכלית ל. h. in יש liege immer eine Vollendung, eine Durchführung bis an's Ziel. Dieses Ziel nun (welches lokal, temporal oder graduell sein kann) lasse sich auch als absolutes denken, z. B. לַבֶּד sei s. v. a. עד תכלית כל זמן וסוף היות כל נברא

<sup>4)</sup> Perpetuitas von perpetuus, von per — petere, welches logisch das Frequentativ von irc. S. Döderlein Synon. I, 1 ff.; III, 304 vgl. 180.

<sup>5)</sup> Von ähnlicher sinnlicher Vorstellung geht das äthiop. HAA: (zalf) perpetuitas aus, denn die Grundbedeutung von HAA: ist: dahin-fliessen, — gleiten, — eilen; daher heisst es dann: fortdauern. S. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiop. p. 1035.

<sup>6)</sup> S. die Stellen im chald. Theil des B. Daniel 7, 14. 6, 9. 13.

die Bedeutung des Fortwährens, Beharrens; wist ein Beiname Gottes von Seiten der absoluten Stetigkeit seiner Existenz. Freilich ist das Moment der Unendlichkeit, welches dem Worte seinem Gebrauche nach eignet, in seinem Etymon nicht deutlich ausgesprochen. Es liegt aber eben darin, dass dem Fortlauf in der Zeit keine Beschränkung gesetzt wird. Das Wort bezeichnet einen progressus in indefinitum in dem Werthe des processus in infinitum.

So besteht denn sachlich kein wesentlicher Unterschied zwischen den Ausdrücken לעוֹלֶם und לעוֹלֶם) oder עַד־עֹלֶם und עַד־עֹלֶם und עַד־עֹלֶם; beide Nomina ער u. ערלם gehen auch auf die rückwärts geschaute Zeit: ערלם (Iob 20, 4) ביני־ער der dunkle Abgrund, der die Zeit verschlingt, so ist der gerade Weg, der dahin führt. Nur muss bemerkt werden, dass 77 die ungewöhnlichere, nur der gewählteren Sprache angehörige Bezeichnung für die unendliche Zeit ist, weshalb es zwar poetisch-hyperbolisch (Gen. 49, 26. Hab. 3, 5), aber nicht in so vulgärer Weise gebraucht wird wie עולם. Meistens übrigens steht es neben עולם, zumal in Doxologien und dergl., nicht um zu dem Begriffe desselben etwas hinzuzufügen, sondern um denselben durch eine zweite Bezeichnung desto mehr hervorzuheben. Die ständige Verbindungsweise ist dabei die, dass der gewöhnlichere Ausdruck voransteht: לעולם קבר; an einigen Stellen (Ps. 111, 8. 148, 2) findet sich לערלם. Die pleonastische Zwiefältigkeit beim Ausdrücken eines Begriffes ist ja auch sonst dem Hebräischen nicht fremd; aber nirgends erklärt sie sich leichter als in dem vorliegenden Falle, wo es galt einen Begriff sprachlich wiederzugeben, neben welchem auch das prägnanteste Wort in seiner Kürze viel zu armselig erscheinen musste. Im Gefühle, dass die erste Bezeichnung lange nicht ge-

<sup>1)</sup> Ewald § 243 c.

<sup>2)</sup> Derselbe § 266 a.

<sup>3)</sup> Ueber die Pausalform 3. Geiger, Urschrift und Uebersetzungen der Bibel S. 487 f.

nüge, fügte man eine neue hinzu<sup>1</sup>), obwohl man sich des spezifischen Unterschiedes beider, kraft dessen sie sich gegenseitig ergänzen, kaum mehr deutlich bewusst war.

Wir müssen hier auch des arab. آَبَكُ, endlose Zeit, perpetuitas gedenken, welches darum für uns merkwürdig ist, weil es die sinnlichen Grundbedeutungen von עד und עד gewissermaassen in sich vereinigt, indem die (zeitliche) Bewegung bis in's Unsichtbare hinaus darin liegt. Die Wurzel من bed. eig. Trennung, wie das arab. لَا بُدَّ مِن "es ist kein Abkommen von ..." und das hebr. zeigen²). Varianten dieses Grundbegriffs sind إِنَكُمَ ,بَكَا ,بَكَا ,بَكَا ,بَكَا إِنْكُا ,بَكَا إِنْكُا ,بَكَا und auch أَتَلَ dieses heisst von Thieren: wild, scheu sein, eig. sich isoliren, absondern. Daher hebr. תַבָּא und syr. בַּוֹן stärker: zu Grunde gehn<sup>3</sup>) (vielleicht aus der Hirtensprache genommen, s. Ps. 119, אבר אבר (שור אבר 176); der Abgrund als Ort des Verschwindens und der Vernichtung. Ebenfalls an den Grundbegriff der scheuen Absonderung lehnt sich das äthiop. AAR: ('abda) irrsinnig, wahnsinnig sein. Sonach wird أَبَكُ die Zeit sein, welche, wenn der menschliche Blick sie fixiren will, in unendliche Fernen sich flüchtet, so lange sich fortbewegt, bis sie im Dunkel der entlegensten Zukunft verschwindet, die im Unendlichen sich verlierende Zeit. In der That hat im Koran לנולם Bed. Ewigkeit wie in der Bibel. So stark ist wenigstens der Begriff meistens dann, wenn keine Negation voraufgeht. Es wird so gebraucht von der

<sup>1)</sup> Aehnlich spricht sich Pappenheim darüber aus: בעל המאמר את הכנויים לפעמים להוראת ההפלגה כמשפט הלשון כדי שלא יחשב המאמר בעל המאמר את הכנויים לפעמים להוראת הדבר יותר ויותר וזה ענין אמרו לעולם ועד וי"ו כמקצר בהפלגה והכפיל הכנויים להפלגת הדבר יותר ויותר וזה ענין אמרו לעולם ועד וי"ו ועד וי"ו החבור ומלת עד כנוי מוכרת להגבלת בלי הגבל ויהיה כנוי עולם הפלגה אחת וכנוי עד הפלגה שנית

<sup>2)</sup> Siehe über diesen Stamm Ethé a. a. O. II, 70 ff. vgl. Wünsche, Hosea S. 601.

<sup>3)</sup> Diese Bed. geht ähnlich aus dem St. היה "sich längs hinziehn", daher "verloren gehn" "zu Grunde gehn", hervor. S. Delitzsch, Comm. zu Jesaja S. 677.

Dauer der Paradiesesfreuden und der Höllenstrafen. Diese währen ewiglich. Steht hingegen vor المُنَّةُ eine Negation, so entspricht es dem lat. unquam; nur dass es stets auf künftige Zeiträume sich bezieht. Dieses أُدَدًا — الله "ewiglich nicht" hat aber oft die Eigenschaft, dass der Begriff der Negation den Zeitbegriff überwiegt¹), besonders bei Verboten, Drohungen u. dergl., wo es gesetzt wird, wenn etwas auf keinen Fall, unter keinen Umständen geschehen soll, wie ja auch das deutsche nimmermehr, das franz. jamais (aus jam magis) ähnlichen Sinn haben können. Im Vulgärarabischen ist endlich das ابدا zu einfacher Bezeichnung einer starken Negation herabgesunken. Die II. Form ihat nach der angegebenen Grundbed. und der daraus erwachsenen temporalen einerseits den Sinn flüchtig machen, anderseits: beständig, immerwährend machen, so dass مُجَّذِّدُ s. v. a. كُتُلُّدُ. Wir haben also einen ähnlichen Gegensatz der Bedeutungen innerhalb desselben Wortes wie bei נדרן. Im Uebrigen ergänzt dieses לָּבֻל, welches von der unabsehbaren endlosen Zukunft gesagt wird, das schon genannte 👸, welches Ewigkeit a parte ante oder Anfangslosigkeit bedeutet, eig. was unendlich weit geht, nämlich dem Sprachgebrauch nach: rückwärts in die Vergangenheit.

Kehren wir zurück zu der einfachsten Bedeutung von עַר, welche keine andere ist als die der Zeitbewegung, die beliebig fortgesetzt aber auch von jeder Schranke entfesselt werden kann, so enthält dieselbe an sich nicht den Begriff der Grösse; wohl aber geht dieser leicht daraus hervor, indem die Bewegung, welche dabei in Betracht kommt, eine mehr oder weniger lange Linie beschreibt²). Deutlich ausgesprochen ist hingegen dieser Begriff

<sup>1)</sup> Umgekehrt gewinnt das ebenfalls meist in negativen Sätzen stehende äthiop. Io La: (gemūrā), welches eigentlich nur die Vollständigkeit der Bejahung, beziehungsweise Verneinung ausdrückt, ganz temporalen Sinn. S. Dillmann, Grammatik der äthiop. Sprache S. 304.

<sup>2)</sup> Darum sind mit den der räuml. Bewegung entstammenden Zeit-

einer (zunächst räumlichen) Quantität, die sich durch Bewegung erzeugt und vermehrt, in Wörtern wie איתן, חַמִיד, welche mit zu den Bezeichnungen der endlosen Zeit gehören, nicht ohne jedoch eine besondere Nüance dieser Vorstellung zu geben. Das Stammwort יסיד ist nämlich מוד dehnen, ausdehnen, Wurzel בוד ist nämlich מביד מביד ausstrecken mit seinen Derivaten בודם Maass und שם Gewand, womit ferner בתה verwandt woher בֶּבֶר wann, בַּבר Recke (dann wie überh. Mann), erhärtet מַנוֹ u. s. w. Aus dem Arab. ist zu vergleichen مُدَّة, woher مُدَّة spatium loci et temporis; مَنْعَ ,مَنَى , مَدَى woher مَتَاعٌ Lebensunterhalt, eig. Lebensverlängerung, مَتَاعٌ sich starr hinstrecken = sterben; auch Zio loben, eig. weit machen u. s. f. Demnach ist בּוֹלֵיך zeitliche Ausdehnung, Verlängerung, ein Begriff, der ebenso wie der von 🤝 einer Erhebung in's Unendliche fähig ist, aber sich von dem letztern dadurch unterscheidet, dass er von der Vorstellung der zeitlichen Dauer als einer zusammenhangenden Grösse ausgeht, weshalb es denn dabei mehr auf die Continuität als auf die Extension abgesehen ist. bezeichnet nicht sowohl die Ausdehnung in fernste Zeiten, als vielmehr den stetigen unverletzten Zusammenhang in der Zeit. Deshalb ist dieses Wort besonders im Gebiete des Kultus zu Hause, wo es ja Symbole gibt, zu deren Charakter die Beständigkeit, das unausgesetzte Dasein gehört. So die Schaubrode, welche "fortwährend" aufliegen (Ex. 25, 30. Num. 4, 7), die Lampen, welche "beständig" brennen sollen (Ex. 27, 20 u. a.), das Feuer auf dem Altar, welches nicht ausgehen darf<sup>2</sup>), das Tragen von Kleidungs-

benennungen die an die räuml. Ausdehnung sich anlehnenden nahe verwandt, welche letztere in andern Sprachen sehr häufig (vgl. arab. مُدَّة), im Hebr. wenigstens durch אירון, חמיד vertreten sind.

¹) Nach Ewald § 104 c aus ਜੜ੍ਹ und dem Urdeutewort ta (tahi) zusammengesetzt, s. aber Fleischer in den Ergänzungsblättern der Allgemeinen Hallischen Literatur-Zeitung, Febr. 1847 Nr. 16 Col. 126.

<sup>2)</sup> Lev. 6, 6 אָשׁ חָבֶּד לֹל־הַמְזְבַת לֹא Vgl. Cicero Cat. IV, 9: "illum ignem Vestae perpetuum ac sempiternum".

Auch ausserhalb des eigentlichen Kultus will הביד besagen, dass eine Thätigkeit oder Erscheinung (letzteres z. B. Num. 9, 16) ununterbrochen fortdauert oder fortdauern soll. Daher dient es besonders zur Kennzeichnung einer beständig sich wiederholenden Handlung (2 Reg. 4, 9) oder einer Thätigkeit, welcher jemand beständig, d. h. ausschliesslich obliegen soll (1 Chr. 16, 37 u. a.), oder des unaufhörlichen Gedenkens an eine Sache (Jes. 49, 16 u. häufig). Ueberall aber liegt der Nachdruck nicht darauf, dass etwas recht lange, sondern dass es ohne Unterlass, continuirlich geschieht. Es ist daher kaum nöthig, den Unterschied des Wortes von שרלם und שר hervorzuheben. Denn obwohl es an diese mit seiner Bedeutung streifen kann¹), fehlt ihm doch der ausgesprochene oder nothwendig anzunehmende Charakter der Unend-Es darf auch auf ganz kurze Zeiträume angewendet werden, sobald etwas innerhalb derselben unausgesetzt fortdauert. Vgl. Jes. 21, 8: der Wächter steht "unablässig", d. h. Tag und

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Ezech. 38, S לְּחָרְבָּה מְּמָרִר mit dem oben angeführten בילם.

Nacht auf der Warte; und auch bei Ausdehnung auf weitere Zeiträume geht מני auf das Stetige, wobei kein Augenblick ausgesetzt werden darf, und wechselt daher mit בכל־עח Prov. 5, 19: immerdar, jederzeit; LXX gibt es zuweilen passend durch διὰ παντός oder ἐνδελεχῶς. Eben deshalb kann es auch ergänzend neben עולם stehen (Lev. 24, 3. 8), welches nur auf die weite Entfernung zielt. Anderseits kommt es nicht selten vor, wo עולם unmöglich wäre, nämlich wo die Gränze der betreffenden Zeitdauer bestimmt angegeben wird, wenn nur während derselben etwas ununterbrochen stattfindet. So z. B. 2 Reg. 25, 29 = Jer. 52, 33, wo dem מל הביר הדירן durch das beigesetzte כל יבי הדירן Schranken gesetzt werden.

Das von איתן Gesagte gilt zum Theil auch von איתן, welches ebenfalls von einer zunächst räumliche Ausdehnung bewirkenden Thätigkeit seinen Ursprung genommen hat. אָרָהָן als Elativ¹) mit אָרָזֶר wurzel יָתַן kommt von אָרָזֶר Wurzel תן, welche auch zu den Stämmen תְּכָה, תְּכַן und mit Vorsatz zu תְּבָּי erwachsen ist; vgl. אֶחְלָּךְ der hingereichte Preis, תַּבֶּיך das langgestreckte (Thier) u. s. w. Ableitungen dieser Wurzel finden sich auch im Arabischen und Aethiopischen. Also bedeutet وَتَرِي = رِبِرَا eig. sich strecken, daher anhalten, dauern; מֵלתָּג demgemäss was in der Zeit sich weit hinstreckt, d. h. im Laufe der Zeit sich gleich bleibt. Insonderheit wird אֵכוָב (Gegentheil אַכוָב Jer. 15, 18) wie von den Wassern gesagt, welche nicht bloss zu gewissen Zeiten, sondern "immerwährend" fliessen, wie das latein. jugis (von jungo) und perennis vorzugsweise diesen Begriff ausdrücken 3). נחל איתן (Deut. 21, 4 u. ö.) ist ein Bach, dessen Existenz nicht von Witterung und Jahreszeit abhängig ist. Vgl. auch Ex. 14, 27: das Wasser kehrte zurück לֵאֵיתָנוֹ zu seiner Beständigkeit d. h. es

<sup>1)</sup> Böttcher § 548 nennt diese Bildung "Augmentativ".

<sup>2)</sup> Demnach ist بِيَّةِ eig. porrigere, hinstrecken, reichen, wie dies auch der Ursinn von أَعْطَى und أَعْطَى.

<sup>3)</sup> Vgl. auch das griech. ἀέναος (aus ἀεί-νάω) immer fliessend, daher ewig (LXX für נעולם).

nahm wieder den Raum ein, den es beständig innezuhaben pflegte. Offenbar kommt es auch hier nicht bloss auf die Ausdehnung, sondern wie bei אמניד vor Allem auf die Beständigkeit in der Zeit an. Dies zeigt sich auch in der qualitativen Färbung, welche חברד noch leichter annimmt als חברד. Was sich in der Zeit nicht verändert, ist seiner Natur nach dauerhaft, stark, fest. אַמְנִים heissen (Micha 6, 2) die Fundamente der Erde, aber auch die Menschen, welche im Lauf der Zeit sich in ihrer Macht zu behaupten gewusst haben (Iob 12, 19 δυνάστας LXX). איתן ist Bezeichnung des Soliden, dessen Eigenschaft in der Zeit sich gleich bleibt (so auch Gen. 49, 24), gehört übrigens abgesehen von der ganz gewöhnlichen Beziehung auf das Wasser<sup>1</sup>) der gehobenen Sprache an. Von dem viel gewöhnlicheren Tich unterscheidet es sich aber nicht bloss dadurch, sondern auch durch seine ganze Gebrauchsweise. Schon die Wurzel tan (vgl. τάνυμαι, τείνω, τιταίνω) ist stärkeren Sinnes als mad. Daher ist die Bed. von יהן ungleich extensiver.2) Es bezeichnet auch nicht wie מביד eine unablässige Thätigkeit (assiduitas), sondern einen dauerhaften Zustand oder Bestand. Und da bei letzterem Begriff weit mehr auf die Länge der Zeit ankommt als bei ersterem, so steht איתן den Bezeichnungen der endlosen Zeit um vieles näher. Man denke auch an den schon erwähnten Gottesnamen בעל איתן (Βελιτάν Strabo), welcher unter den ausserisraelitischen Gottesnamen dem TITS am nächsten kommen dürfte, denn dieser drückt ebenfalls das Sichgleichbleiben (die Wesensgleichheit) bei unterschiedener Zeit aus. Im Phönizischen ist ליתן geradezu s. v. a. ברי מיתן הוא 3). Bei Jeremia 5, 15 ist גרי מִיתן הוא gewiss nicht sehr verschieden von גרי מֵעֹלָם הוּא; aber daraus, dass dieses steigernd

<sup>1)</sup> Daraus ist wohl auch der alte Name des Monats Tischri 1 Reg. 8, 2 hervorgegangen.

<sup>2)</sup> S. auch die Stelle Prov. 13, 15, wo es vom Wege aussagt, dass er endlos sich hinziehe. Vgl. Böttcher Collectanea Hebr. p. 135.

<sup>3)</sup> Vgl. Delitzsch, Comm. zu den Psalmen S. 543.

hinzugefügt wird, ergibt sich schon die Unterschiedenheit beider. Das erstere bezeichnet das Volk als ein solches, welches in der Geschichte beständig als Macht aufgetreten ist. Das letztere besagt von ihm, dass seine Ursprünge bis in die Urzeit hinaufreichen, ihm also an Adel keines gleichkommt<sup>1</sup>).

Wie bei den letztgenannten Wörtern ein Umschlagen der Qnantität in die Qualität sich bemerkbar macht, indem darin mittelst des in der Zeit sich Dehnenden, Dauernden die Beständigkeit und Festigkeit ausgedrückt wird, so kann nun auch das Umgekehrte stattfinden. Wir hatten diesen Fall bereits beim arab. خلک, welches eig. festgewurzelt sein, dann ewig dauern bedeutet; wir haben ihn auch in dem hebr. עובין von dem bekannten Stamm eig: stützen, gründen, fest machen, daher Part. Niph. fest gegründet, zuverlässig; aber auch: immerwährend, ewig. Es wird ähnlich wie איתן vom Wasser gesagt, das nicht versiegt (Jes. 33, 16; vgl. Jer. 15, 18), sogar von Krankheiten, die nicht nachlassen (Deut. 28. 59; vgl. איתן Iob 30, 19), von ewig geltenden Verheissungen, ewigem Bündniss parall. שולם Jes. 55, 3. Ps. 89, 24. Ebenso findet sich die zeitliche Bed. im Syrischen: verharrend, immerwährend; davon das Nomen إعدائي, perpetuitas, das Adverbium Alisi' perpetuo.

Weit bemerkenswerther aber ist der Uebergang von der Qualität zur Quantität oder, wie wir uns deutlicher ausdrücken wollen, von der qualitativen Intensität zur quantitativen Extensität in der dritten Hauptbezeichnung, welche die hebr. Sprache für den Begriff der endlosen Zeit aufzuweisen hat, in dem Nomen oder aus oder aus einem im Kal ungebräuchlichen aus mit der Grundbed. leuchten, strahlen, welche der Wurzel aus zukommt, vgl. aus, Adj. aus, vielleicht auch das Subst. aus, ferner arab.

י) Vgl. Num. 24, 20 wo 'Amalek ראשית גוים genannt wird.

<sup>2)</sup> Vgl. Böttcher § 492 γ.

woher manche Bezeichnungen der hellen Tageszeiten, وَصَحَ, syr. عَنْ u. s. w. Stellen wir mit diesem sinnlichen Begriffe den der unendlichen Zeit zusammen, so erinnern wir uns, dass man vom Endlichen zum Unendlichen via eminentiae nicht bloss durch unaufhörliche Extension, sondern auch durch unausgesetzte Steigerung des Intensiven, z. B. des Lichtes, gelangen kann 1). Der Uebergang vom unendlich hellen Lichte zur unendlich langen Zeit wäre jedoch mit der Natürlichkeit, welche in der sprachlichen Entwickelung herrscht, kaum in Einklang zu bringen, wenn hier nicht ein Mittelbegriff dazwischen träte, welchen die Sprache selbst uns darbietet. In den semitischen wie in andern Sprachen wird das intensiv und expansiv starke Licht vielfach verwerthet zum Ausdruck von Ueberlegenheit aller Art, von Vorzügen, Glück, Siegu. a.<sup>2</sup>). Abgesehen von dem noch immer nicht ganz aufgeklärten, der levitischen Sprache angehörigen בְּנַצֵּהַ, bedeuten in der That das chald. בָּׁם und das syr. בַּׁם mit ihren Derivaten: übertreffen, überwinden, siegen. Auch das hebr. The selber hat die Bed. des Herrlichsten, Vorzüglichsten, Mächtigsten, Edelsten, der excellentia, so 1 Sam. 15, 29, wo Gott selber נצה ישראל die "Majestät" Israels genannt wird (vgl. 1 Chr. 29, 11), und Thren. 3, 18; an beiden Stellen ist nicht fiducia zu übersetzen, welche an das arab. نصع sich lehnende Bedeutung überhaupt im Hebr. nicht nachweisbar<sup>3</sup>), weshalb es auch nicht rathsam erscheint, die Bed. Ewigkeit auf diesen ethischen Begriff der Zuverlässigkeit eig. aber Aufrichtigkeit zu bauen 4). Auch Jes. 63, 3. 6 kann poetisch das Blut als der edle Lebenssaft<sup>5</sup>) so genannt sein, wenn nicht hier die Ab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. darüber Leibnitz a. a. O. p. 244.

<sup>2)</sup> So in dem arab. ﴿ in der Bed. überglänzen, überstrahlen, d. h. übertreffen, die Oberhand gewinnen, u. dem pers. ;), s. Ethé a. a. O. S. 28.

<sup>3)</sup> Delitzsch, Comm. zu Habak, S. 7.

<sup>4)</sup> Gesen. (Thesaur. p. 905): a fide oui inniti aliquid potest.

<sup>5)</sup> Aehnlich die jüd. Erklärer Abulwalîd: اراد دمهم لان به تكون القوة כלומר דמם שהוא הכח והחיים (الحيات Kimchi: والحيات

leitung von der Bed. spargere (s. نَضَى بَنْ نَصْنَى u. s. w.) nach Schultens' Vorgang zu bevorzugen ist. Wenn nun das Wort, auf die Zeit übertragen, diese in ihrer höchsten Potenz bezeichnet, so heisst sie offenbar so als die überragende, überdauernde, an Dauer übertreffende. Wesentlich so fasst es auch die jüdische Ueberlieferung, indem sie dem Worte als eigentliche Bed. die der Kraft zuschreibt, welche beständige Dauer verleihe¹). Nur ist festzuhalten, dass dem Worte eine komparative, beziehungsweise superlative Tendenz (غَلَيْهُ) eigen ist, wodurch es sich z. B. vor عَلَيْهُ auszeichnet, und noch mehr geschickt wird, eine unendliche, alles Endliche in den Schatten stellende Grösse auszudrücken. Das häufige مُعْرِيْكِ bed. also: auf überschwängliche Zeit, die alles übertrifft, was man von Zeit kennt und nennt.

י אות לצחת הזקה לציד. Jer. 8, 5: פירוש נצחת מותמד שלא יפרדו ממנה כי הדבר החזק הוא מותמד (Jer. 8, 5: גַבָּח (Jer. 8, 18); נֶצַח בלי תכלה ונצח שלא יפרדו מותמד ר"ל קים בלי תכלה ונצח שנינו קיום וחזק

<sup>2)</sup> Dafür steht das einfache (accusativ.) mit gleichem Rechte wie bisweilen גְּבֵּוּת für לְבוּלֹם.

<sup>3)</sup> Wie bei den Benennungen der endlichen Zeit, so hat offenbar auch hier der Zeitinhalt wesentlichen Antheil an der Bildung der Zeitvorstellung und Zeitbenamung. Der Zeitinhalt ist das Verborgene, das sich unserm Blicke entzieht, wie das gewaltig sich Ausbreitende, in dessen Eigenschaft es liegt, ewig zu dauern.

durchaus positiven Begriff. Diese beiden drücken übereinstimmend eine Zeit aus, welche in weiteste Ferne (bes. der Zukunft) hinausgeht; 75 ist aber insofern stärker, als es, statt mit dem blossen Ablauf der Zeit sich zu begnügen, diesen als eine Steigerung bezeichnet. Nicht die reine unausgesetzte Bewegung wie bei sondern die fortwährende Gradation wird hier zur Darstellung der Unendlichkeit aufgeboten. Sachlich kommen die drei Wörter schliesslich auf Eins hinaus: עולם ist die Zeit, deren Gränzen nicht wahrnehmbar oder nicht vorhanden; 77 die Zeit, welche bis zu den äussersten denkbaren Gränzen fortgeht; TSD die Zeit, welche alle Gränzen übersteigt<sup>1</sup>). Alle drei aber nehmen die ganze Tragweite menschlicher Vorstellungskraft in Anspruch, ohne davon erschöpft zu werden, gehen somit auf das Unendliche. Im Sprachgebrauch dürfte denn auch ein wesentlicher Unterschied zwischen TS und den beiden andern Wörtern schwer nachzuweisen sein; nur ist zu bemerken, dass הצם nicht auf die Vergangenheit angewendet wird, was seiner Grundvorstellung ferner liegt als der von עולם, und dass es wie 77 nur selten in schlichter Prosa vorkommt²) (so 2 Sam. 2, 26). Auch von diesem Wort findet sich der Plural in der Zusammensetzung לנצח נצחים Jes. 34, 10. Wie bei den ähnlichen Zusammenstellungen עולבי עד u. s. w. (vgl. in saecula saeculorum) ist hier der Sinn die Steigerung oder Ueberbietung der längsten Dauer durch das, was sie ebensoweit übertrifft, wie sie

<sup>1)</sup> Man vergleiche bes. zur letztern Vorstellung das targum. Κέρες, welches mehrmals für κάκειρον steht und von Musafia in seinen Zusätzen zum Aruch ansprechend εἰς ἄπειρον (von πέρα, πέρας) erklärt wird. S. auch Trendelenburg a. a. O. I S. 168 f.: "die Unendlichkeit ist nichts anderes als die über ihr jeweiliges Produkt hinausgehende Bewegung."

<sup>2)</sup> Wesentlich darauf ist für die bibl. Literatur zu beschränken, was Bedarschi zur Unterscheidung von שולם מחלם מחלם מחלם מחלם מחלם מחלם בי שלם נקרא הרישוב ומה שעהיד מכלה עולם כי עולם נקרא הרישוב אבל נצח נקרא אף מה שאחר היישוב ומה שעהיד. Weil שלם כי עולם כי עולם נקרא הרישוב אבל נצח נקרא אף sehr oft im gewöhnlichen Leben und bürgerlichen Verkehr gebraucht wird, geht es natürlich häufiger auf Dinge, welche mit dem Tode des Menschen oder dem Ende der Welt zweifelsohne ein Ende nehmen, als das vom Sprachgebrauch weit sparsamer verwendete נצח בעוד בי אומים בי מוצר בי שלם מונים בי שלם בי שלם מונים בי שלם מונים בי שלם מונים בי

selber alle kürzere oder endliche Zeit überragt¹). Aber auch bei diesem (ist klar, dass eine wirkliche Steigerung nicht möglich, da schon der einfache Sing. eine Gradation des Zeitbegriffs ausdrückt, deren Erhöhung ins Unendliche wo nicht formell ausgesprochen ist, so doch virtuell darin liegt und actuell dabei bezweckt wird.

Legen wir uns zurückblickend noch die Frage vor, wie im Allgemeinen die Bezeichnungen der unbegränzten Zeit im Hebräischen und den verwandten Sprachen zu Stande gekommen seien, so ergibt sich aus dem Vorhergehenden, dass dies geschah durch Anlehnung an die Zeitbewegung, dass also die gleichen Elemente dazu verwendet wurden, welche auch zur Benennung der endlichen Zeit beigezogen worden sind, so zwar, dass diese Zeitbewegung entweder in's Ungemessene verlängert (תוביר, איתן, עולם, עולם,

<sup>1)</sup> Der superlativische Ausdruck ist wie in שמים ושמי (z. B. Deut. 10, 14) u. dgl.

<sup>2)</sup> Vgl. die Attribute Gottes in Betreff der Ewigkeit nach Al-Ga-

überall nicht aufgefasst als etwas, was ausserhalb oder überhalb der Zeit stände, sondern als ein Continuum, in welches die Zeit ausläuft<sup>1</sup>). Die verschiedenen Arten, eine Benennung der Ewigkeit zu bilden, wie sie in den besprochenen Wörtern vorliegen, geben eine Illustration zu den Leibnitz'schen Worten: L'idée du temps et celle de l'éternité viennent d'une même source, car nous pouvons ajouter dans notre esprit certaines longueurs de durée les unes aux autres aussi souvent qu'il nous plaît<sup>2</sup>). In der That werden nicht bloss solche Thätigkeiten und Eigenschaften, die dem Ausdruck der endlichen Zeit dienen, auf die unendliche übertragen, sondern auch die Namen der begränzten Zeit selbst werden zur Darstellung der unbegränzten gebraucht, indem durch Vermehrung und Häufung der endlichen Zeitperioden die Vorstellung des Unendlichen erzielt werden soll.

<sup>1)</sup> Es sind leicht begreiflicher Weise die Zeitbenennungen der von uns aufgestellten ersten Kategorie, die sich mit den Benennungen der unendlichen Zeit äusserlich oder innerlich berühren, nicht die, welche den Charakter der Determinirtheit, daher Begränztheit an sich tragen.

<sup>2)</sup> Leibnitz a. a. O. p. 242.

Dieser Versuch, aus möglichst grossen Zeitquantitäten die unendliche Zeit durch Summirung und Multiplication zu gewinnen, ist auch in anderen Sprachen oft gemacht worden, wie z. B. vom arab. مُعْنِي, welches wie مَامَ das Menschenalter bedeutet, der Plur. مُعْنِي, welches wie مَامَ das Menschenalter bedeutet, der Plur. مُعْنِي so gebraucht wird. Man sehe Sure 78, 23: Sie werden darin (in der Hölle) bleiben مُعْنِي "Aeonen lang" d. h. ewig. Beidâwî fühlt die Unzulänglichkeit des Ausdrucks, verwahrt sich aber ausdrücklich gegen den Schluss auf Nichtewigkeit der Höllenstrafen, den man etwa daraus ziehen könnte<sup>4</sup>). Nicht anders verfährt man in den arischen Sprachen. Es genüge an عَلَى مِنَافِهِ مِنْ مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مِنْ اللهِ عَلَى مُعْنِي مِنْ اللهِ عَلَى مُعْنِي مِنْ اللهُ عَلَى الل

בכ"מ (בכל מקום) שידבר על הזמן בבחינת נצחיותא מראש עד סוף יאמר (1 לעולם או לנצח וכשידבר בבחינת שהיא מתחלק במחשבה לימי דורות יאמר לדור ודור

<sup>2)</sup> Eher ist dies der Fall bei der seltneren Verbindung בכל דור ודור Ps. 45, 18.

<sup>3)</sup> Vgl. Leibnitz, welcher a. a. O. fortfährt: "Mais pour en tirer la notion de l'éternité il faut concevoir de plus, que la même raison subsiste toujours pour aller plus loin."

دهورا متتابعة وليس فيها ما : احقابًا Er bemerkt an obiger Stelle zu يدلّ على خروجهم منها اذ لو صع ان الحُقّب ثمانون سنة او سبعون الف سنة فليس فيه ما يقتضى تناهى تلك الاحقاب لجواز ان تكون احقابا مترادفة كلّما مضي حقب تبعه آخَرُ يقتضى تناهى وإن كان فمن قبيل المفهوم فلا يعارض المنطوق الدالَّ على خلود الكفار

wird. Jene gehört der Endlichkeit, dieses der Unendlichkeit an. Dieser Widerspruch verräth sich in den ungeheuren, gar nicht vorstellbaren Zahlen, zu welchen die alten Inder ihre Zuflucht nahmen, um sich über das Endliche zu erheben, während doch jede Zahl an sich etwas Endliches ist. Er tritt aber auch zu Tage in biblischen Aussprüchen wie Iob 36, 26. Ps. 102, 25, 28, wo unwillkürlich Gott Jahre zugeschrieben werden, und gleich daneben die Unermesslichkeit seiner Zeitdauer bezeugt wird. In diesen Stellen und andern (s. Ps. 90, 4), wo die Anwendbarkeit menschlichen Zeitmaasses auf das Unendliche oder den Unendlichen entschieden in Abrede gestellt wird, bahnt sich offenbar die Erkenntniss der Erhabenheit von Gottes Wesen über der Zeit<sup>1</sup>) auch theoretisch an. Der Begriff eines ausserzeitlichen Seins indessen ist dem Hebraismus fremd. Wohl wird Gottes Dasein vor allen Anfang des Menschlichen zurückgesetzt (Ps. 90, 2) und über allen geschichtlichen Prozess hinausgeschoben durch die Selbstaussage: (Jes. 41, 4. 44, 6. 48, 12). Aber damit ist keineswegs gesagt, dass mit Gottes Wesen die Zeit sich nicht vertrage, sein Sein ein unzeitliches sei. Dem widerspricht auf's stärkste die Bezeichnung Gottes Dan. 7, 9. 13. 22: גתריק יוביא), welche, freilich in visionärem Zusammenhange, Gott geradezu ein Alter zuspricht, also ein Vorgerücktsein in der Zeit. Ein unzeitliches Sein ist eben der Vorstellungsart des Menschen etwas so Fremdartiges, dass er sich den Rahmen der Zeit eher noch als leere Form ohne Inhalt denken als ganz davon abstrahiren kann. So wird Bereschith Rabba gesagt שהיה כדר זבינים קודם לכן, und

<sup>1)</sup> Diese Erkenntniss ist ausgesprochen und formulirt in Juda Halevi's Kuzari V, 12: עצם השכל מרומם מחומן. Vgl. v. Kölln, Bibl. Theol. S. 124.

<sup>2)</sup> Vgl. Τὸ Α καὶ τὸ Ω, ἡ ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος Apok. 1, S. 21, 6. Auch hellenische Parallelen wie Ζεὺς ἀρχή, Ζεὺς μέσσα, Διὸς δ'ἐκ πάντα τέτυκται sind nicht ganz zurückzuweisen, wenn sie gleich mehr auf den causalen Zusammenhang des Gottes mit dem Weltbestand als auf das zeitliche Verhältniss zur Welt gehn. S. Baumgarten-Crusius a. a. O. S. 195.

<sup>3)</sup> Auch die Kabbala nennt Gott יעתיק דעתיקין.

damit vor allem Dasein des Geschaffenen schon eine Reihe von Zeiten angenommen<sup>1</sup>). Sahen wir also, dass im Hebräischen der Begriff der Ewigkeit oder unbegränzten Zeit nicht bloss vorhanden ist, sondern auch auf mannigfache Weise ausgedrückt sich findet, so müssen wir dagegen hervorheben, dass der Begriff über die Zeit erhabenen Seins weder in der Sprache der alten Hebräer sich andeutet, noch überhaupt ihrer Denkweise geläufig war.

Die hebr. Vorstellungen von Zeit und Ewigkeit, welche die Apokryphen des A. T. wesentlich beibehielten, gestaltete erst Philo um im Anschluss an Plato, welcher bekanntlich die Zeit als fortschreitende und theilbare der Ewigkeit gegenüberstellte als der unbeweglichen, Einen, untheilbaren, deren Abbild in der Erscheinungswelt sie ist (Timaeus 38 ff.). Philo betonte (De mundi opificio c. 7), dass vor der Entstehung der Welt eine Zeit nicht denkbar sei: Zeit und Raum gelten nicht für das göttliche Wesen. Dieses gehört der Sphäre der Ewigkeit an, welche Urbild der Zeit ist. Es gibt also ein Sein über der Zeit, welches nicht in die Zeit eingeht, und von dem Sein in der Zeit wesentlich verschieden ist. Diese qualitative Unterscheidung von Zeit und Ewigkeit, Zeitlichem und Ewigem hat bei den jüdischen und christlichen Theologen eben so viel Anklang gefunden, als sie an der aristotelischen Lehre von der Ewigkeit der Zeit Anstoss nahmen. Sie spricht sich aus in dem Satz des Midrasch rabba zu Koheleth<sup>2</sup>): כל מי שיש לו תולדות הוא כלה וכל שאין לו תולדות אינו כלה

Ganz in platonischer Weise unterscheidet Gregor von Nazianz, Orat. XXXVIII zwischen χρόνος und αἰών³), und ausführlicher hat

<sup>1)</sup> Ganz ähnlich Cicero, De natura deorum I, c. IX: Non enim si mundus non erat, saecula non erant, . . . sed fuit quaedam ab infinito tempore aeternitas.

<sup>2)</sup> Cf. Cicero, De natura deorum I, 8.

<sup>3)</sup> Αίων γάρ οὔτε χρόνος οὔτε χρόνου τι μέρος οὖδὲ γάρ μετρητόν, ἀλλ' ὅπερ ήμῖν ὁ χρόνος ήλίου φορᾳ μετρούμενος, τοῦτο τοῖς ἀϊδίοις αἰών, τὸ συμπαρεχτεινόμενον τοῖς οὔσιν οῖόν τι χρονιχὸν χίνημα χαὶ διάστημα.

namentlich Augustinus (Confess. XI, 11 s.) den spezifischen Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit entwickelt. Allein auch für die griechische Gedankenwelt ist der Begriff der Ewigkeit in dieser ontologischen Bestimmtheit erst in der Höhezeit der Philosophie gangbar geworden. Dass zur Zeit der eigentlichen Sprachbildung davon nicht die Rede war, zeigt eben diese Benennung aldv. Wohl erklären die Platoniker αἰών = ἀεὶ-ὤν¹). Allein in Wahrheit hat das Wort wie das lat. acvum keineswegs einen Ursprung, welcher mit jenem metaphysischen Begriffe sich vertrüge. Abgesehen auch von der oben (S. 15 f.) angeführten Ableitung aus einer die Bewegung angebenden Wurzel hat αἰών (lat. aevum, goth. aivas²) gerade bei den frühern Schriftstellern die Bed. Lebenszeit<sup>3</sup>), ja geradezu Leben; dann überhaupt lange Zeit, und erst von da aus gelangt es zur Bed. der unendlichen Zeit, wie auch die vielfache Verwendung des Plurals in diesem Sinne zeigt (LXX, N. T. u. sonst), dann endlich der Ewigkeit im streng philosophischen Sinne. Wie in den entsprechenden semit. Wörtern (vgl. für αιων etwa הדור, نعب) ist also auch hier das Primäre das Endliche, den Sinnen Erreichbare, das Sekundäre das Unendliche, über die Sinne Hinausgehende. Im Lateinischen ist denn auch das eigentliche Wort für Ewigkeit eine sekundäre Bildung vom selben Stamm: aeternitas für aeviternitas, wie aetas für aevitas.

<sup>1)</sup> So auch Aristoteles (Περὶ Οὐρανοῦ Ι. c. 9.): Κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ λόγον καὶ τὸ τοῦ παντὸς οὐρανοῦ τέλος καὶ τὸ τὸν πάντα χρόνον καὶ τὴν ἀπειρίαν περιέχον τέλος αἰών ἐστιν, ἀπὸ τοῦ ἀεὶ εἶναι εἰληφὼς τὴν ἐπωνυμίαν, ἀθάνατος καὶ θεῖος. Diese Herleitung von αἰών gibt auch Eusebius (De laudibus Constantini c. 6), welcher übrigens dem Worte nicht den platonischen Begriff der Ewigkeit, sondern den der gleichförmigen, ununterschiedenen aber fortschreitenden und sich ausdehnenden unbegrünzten Zeit zuweist.

<sup>2)</sup> Vgl. auch W. Deeke, Die deutschen Verwandtschaftsnamen 1870. S. 22 ff. 152 ff.

<sup>3)</sup> Die Bed. Lebenszeit, Lebenslänge hat auch Johannes Damascenus (De Orthod. fide II, 1) vorangestellt, wo er die Bedd. von ziw aufzählt, s. Suicerus, Thes. Eccles. I, 140 s.

Um so weniger wird man es der hebräischen Sprache zum Nachtheil deuten können, dass sie kein Wort besitzt, welches die Ueberzeitlichkeit ausdrückt. Nur in diesem Sinne aber ist die oft gemachte Angabe begründet, es gebe im Hebräischen kein eigentliches Wort für den Begriff der Ewigkeit 1). Die Ewigkeit, wie sie sich zunächst in der Vorstellung gestaltet, d. h. die endlose Zeit wird hier auf mannigfache Weise ausgedrückt. Es ist bei der sonstigen Armuth des hebr. Sprachschatzes, soweit er auf uns gekommen, eine bemerkenswerthe Thatsache, dass gerade an Bezeichnungen der Ewigkeit ein ziemlicher Vorrath da ist. Abgesehen von den übrigen sind wenigstens drei Wörter, alle auf verschiedene originelle Weise gebildet, eigens für diesen Begriff geprägt. Man braucht nur die überaus reiche Fülle von Wörtern in Augenschein zu nehmen, welche das Arabische zur Bezeichnung der Zeit vor dem Hebräischen voraus hat und die wir lange nicht alle aufgeführt haben, und damit das wesentlich andere Wechselverhältniss bei den Benennungen für die Ewigkeit zusammenzustellen, um sich von der Auffälligkeit der Sache zu überzeugen. Wie arm aber die sonst dem Hebräischen so überlegene griechische Sprache in dieser Hinsicht ist, zeigt der Umstand, dass die LXX (welchen sich das N. T. in Beziehung auf diesen Sprachgebrauch anschliesst) für Ewigkeit eigentlich kein anderes Nomen<sup>2</sup>) aufzubringen wissen als eben jenes αιων, welches weder ursprünglich noch ausschliesslich diese Bedeutung hat. Es ist offenbar, dass die religiösen Ideen, insbesondere die reine Gottes-Idee, welche das israelit. Volk besass, auf diese Vorstellung der unendlichen Zeit fördernd einwirkte, so dass es damit vertraut war, wenn gleich von wissenschaftlicher Aneignung und Verwerthung derselben noch nicht die Rede sein konnte.

<sup>1)</sup> So z. B. v. Cölln a. a. O. S. 124; ähnlich Pappenheim.

<sup>2)</sup> Oft behilft man sich dafür im Griech. mit Adjj. und Advv., die meist nicht rein zeitlicher Natur sind, wie αθάνατος, αγένητος, ἄφθαρτος u. s. w. Vgl. z. B. Aristoteles Περὶ Οὐρανοῦ Ι, c. 11.

Nach einer anderen Seite hat dieser selbe Monotheismus negativ gewirkt. So wenig nämlich in der Zeit des bibl. hebräischen Schriftthums nach der ganzen Anlage und Bildung dieses Volkes eine logische Definition des Zeitbegriffs oder eine ontologische Ergründung der Ewigkeit von ihm erwartet werden kann, so liesse sich nach der Analogie, welche semitische, arische u. a. Völker darbieten, desto mehr vermuthen, dass die Vorstellung der Zeit, zumal der unbegränzten, welche im Besitze des Volkes war, nach und nach in ein mythologisches Gewand sich gekleidet haben würde, sei es dass man in der Zeit eine Naturkraft zu entdecken vermeint und sich mit der Personification derselben begnügt, oder dass die beginnende Reflexion sie zu einem förmlichen Prinzip des Seins und Werdens gemacht und mit den übrigen kosmischen Potenzen zu kombiniren versucht hätte.

Hauptsächlich das Erstere, dem semitischen Geiste näher Liegende finden wir bei den Arabern. Wenn z. B. die vorislamischen Araber nach dem Berichte Schahrastânî's zum Theil die Zeit als das die gesammten endlichen Gebilde der Natur zerstörende Element bezeichnen¹) (الدهر الهُفْنِي), so ist dies offenbar nichts anderes als der Ausdruck der Wahrnehmung, dass auch das Festeste und Unbezwinglichste dem "Zahn der Zeit" nicht Widerstand zu leisten vermag. Wo eine natürliche Ursache der Zerstörung nicht wahrgenommen, eine übernatürliche nicht angenommen wurde, da schrieb man das Werk der Zeit zu, welche deshalb als eine mächtige, ja als die mächtigste Naturgewalt erschien. Schahrastânî stellt diese Weltanschauung der theistischen, auf den Glauben an einen Gott als Weltschöpfer und Weltregirer gegründeten gegenüber, wie sie auch im Koran, der sie ebenfalls bekämpft, als Atheismus charakterisirt wird z. B. Sure 45, 23, wo die dem Propheten Widersprechenden erklären: وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا أَلْدَّعْرِيُّ Daher heisst الدَّعْرِيُّ derjenige, welcher die Zeit vergöttert,

<sup>1)</sup> Vgl. Krehl, Ueber die Religion der vorislamischen Araber S. 4.

nach dem arab. Kâmûs = القائل ببقاء الدهر "der die stete Fortdauer des Zeitlaufes behauptet", also gewissermaassen "Naturalist"; "denn in der That ist die nach der Vorstellung mancher Philosophen ewig zeugende und zerstörende Natur an die Stelle des orientalischen عمر , דור getreten" (Fleischer¹).

Von dieser Auffassung der Zeit als einer fatalistisch ewig waltenden Naturkraft zur Verehrung eines Zeitgottes war nur ein Schritt. Fin solcher Zeitgott scheint der فمكل gewesen zu sein, ein Hauptgott der alten Araber, welchen man in der Kaba verehrte und später mit dem Saturn identificirte, wie Schahrastânî und Mas'ûdî berichten2). Ein anderer Name desselben Gottes ist عَوْض, wie schon erwähnt: "die Zeit" nach Kâmûs, welcher eine Dichterstelle aufbehalten hat wo beim blutumgossenen 'Aud geschworen wird (Z. d. D. M. G. VII S. 499 f.) und ابو عوض (wozu Movers אבריעד Jes. 9, 5 vergleicht), von Eusebius (Or. de laud. Const.) Obo genannt und neben Dusares als Gottheit der Araber bezeichnet<sup>3</sup>). Wir haben also hier Personificationen der Zeit, welche nicht nur durch ihr Zerstören sondern namentlich auch durch ihr Dauern und Alles Ueberdauern sich als Macht offenbart. Sie war von jeher (darum der Zeitgott als Greis dargestellt), und sie ist doch immer wieder jung und neu (الدهر جَذَع اددا). In den mehr monotheistischen Religionen wird diese Macht der ewigen Dauer dem Hauptgott zugeschrieben, z. B. dem semitischen Ba'al. So haben die Phönizier den mythol. Namen 757, welcher, wie wir sahen, die Dauer als feste, beständige ausdrückt, meist als Attribut des בעל, welchen die Babylonier ganz ent-

<sup>1)</sup> Bei Chwolson, Ssabier II S. 918 f.

<sup>2)</sup> S. Pococke, Specimen Historiae Arabum p. 97 ss. (ed. alt.); Movers, Phoenizier I S. 263; Chwolson, Ssabier II S. 673 f.; Krehl a. a. O. S. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Beide werden als Beispiele von Menschen, die unter die Götter aufgenommen, aufgeführt; Obodas wird als alter König der Araber auch von Strabo genannt; s. auch Tertullian, *Ad Nationes* L. II c. 7 und vgl. Jul. Braun, Gemälde der muhammedan. Welt 1870 S. 96.

sprechend בעל איהן nennen als den Gott, dem fortwährende Dauer und Herrschaft eignet; in den numidischen Inschriften¹) heisst er בלך עלם.

Dass die eben auf semitischem Boden nachgewiesenen Vorstellungen aus der Naturanschauung leicht erwachsen konnten, zeigt der Umstand, dass sie auch anderwärts sich gebildet haben. Wir erinnern z. B. an das bekannte griechische Epigramm auf Laërtes Grab:

Ψήχει καὶ πέτρην ὁ πολὺς χρόνος, οὐδὲ σιδήρου Φείδεται ἀλλὰ μιῆ πάντ' ὀλέκει δρεπάνη.

Auch manche Züge aus dem Mythus des Kronos scheinen auf die zerstörende Gewalt der Zeit zu gehen<sup>2</sup>), wie denn diese schon im Alterthum beliebte<sup>3</sup>) Deutung jenes Gottes und seines Doppelgängers Saturn noch immer am meisten für sich hat<sup>4</sup>).

In der Mitte aber zwischen phantasirender Mythologie und reflektirender Philosophie stehen die speculativen Theogonien und Kosmogonien. In diesen und zwar wiederum in den orientalischen wie in den hellenischen, spielt der Zeitbegriff ebenfalls

<sup>1)</sup> Gesenius Monum. Phoen. p. 202, 25. Movers a. a. O. I, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So namentlich seine Sichel, das Verschlingen und Ausspeien seiner Kinder u. dergl.

<sup>3)</sup> S. Buttmann, Mythologus II S. 31 f.

<sup>4)</sup> Bekanntlich ist die schon den Alten geläufige Identificirung von χρόνος und κρόνος noch immer ein strittiger Punkt. Andere Ableitungen von der Wurzel kar machen, thun oder von κραίνω s. bei Pott, Wurzelwb. der Indog. Sprachen II. 1. 143; Curtius a. a. O. S. 147. Pott stellt noch eine Möglichkeit auf, wonach es, ohne mit χρόνος zusammenzugehören, eine dem Zeitbegriff verwandte Bed. hätte: v. zend. karana Seite, Ende, Wurzel kar schneiden: gleichsam Anfang, ἀρχή, principium. Max Müller hält die lautliche Verschiedenheit zwischen κρόνος und χρόνος nicht für ein maassgebendes Hinderniss ihrer gemeinsamen Ableitung (vgl. auch Buttmann a. a. O. II, 32 f.) und gibt in den Essays II, 135 f. einen Versuch, die Figur des Κρόνος aus Κρονίδης abzuleiten, welches als Attribut des Zeus ursprünglich geheissen hätte: mit der Zeit verknüpft, die Zeit vorstellend, durch alle Zeit hindurch dauernd.

eine grosse Rolle. Schon *Pherekydes* (c. 550 v. Chr.) begann nach Diogenes Laërt. seinen *Heptamychos* mit den Worten: Ζεὸς μὲν καὶ Χρόνος εἰς ἀεὶ καὶ χθὼν ἦν. Mehr populär ist der orphische Vers an Kronos (*Hymn*. 12, 3):

ος δαπανᾶς μέν ἄπαντα καὶ αὔξεις ἔμπαλιν αὐτός.

Namentlich aber ist die Zeit eine dominirende Potenz in der phönizischen Kosmogonie, welche durch Vermengung von orientalischen und occidentalischen Elementen entstanden ist. Nach der Aussage des Damascius¹) nämlich stellte der Peripatetiker Eudemus als die drei obersten Prinzipien der Phönizier hin: Χρόνος, Πόθος (πνεῦμα), Ομίχλη (χάος), während Mochus (ibid.) aus den ersten Potenzen Αἰθήρ und ᾿Αἡρ den Οὐλωμός = Τὸμῦ hervorgehen lässt. Sanchuniathon dagegen stellt πνεῦμα und χάος an die Spitze. Da er indessen von letzterem aussagt: εἶναι ἄπειρον καὶ διὰ πολὸν αἰῶνα μὴ ἔχειν πέρας, so liegt auch hier der Zeitbegriff nahe²), welcher unter verschiedenen Namen (χρόνος ἀγήραος, Ἡρακλῆς) in abstrakter Schrankenlosigkeit als letztes Weltprinzip in diesen und verwandten Systemen wie dem das Hellanicus³) auftritt.

Damit ist die mythologisch-speculative Auffassung des zen dischen zrvan zu vergleichen. Wenn abstrahirt wird von den einzelnen Zeiten, von allen Gegensätzen, die in der Zeit auftreten, so bleibt noch die Zeit selbst als ein weitester Ring der Alles einfasst. Wie der unendliche Raum (die Aditi der Veden?) Alles einschliesst, wie der Himmel Alles überwölbt, so die reine Zeit, welche eben als abstrakt gedachte unendlich ist und daher den Beinamen akarana führt<sup>4</sup>). Diese zrvana akarana ist zwar eigentlich nicht geradezu das oberste Prinzip der zoroastr. Lehre, aus welchem Ormuzd und Ariman erst hervorgegangen wären, wie man auf Grund der Dar-

<sup>1)</sup> Περί τῶν πρώτων ἀρχῶν p. 385 ed. Κορρ.

<sup>2)</sup> S. Schuster, De vet. Orph. Theog. p. 94.

<sup>3)</sup> Siehe ebenda 81 ss; Damascius p. 381.

<sup>4)</sup> Von karana Gränze: die anfangs- und endlose Zeit; nach Andern wäre es von kar abzuleiten: die ungeschaffene, grund- ursachlose Zeit. S. Schlottmann in Webers Indischen Studien I 378.

stellung von Damascius (l. c. p. 384¹) und einer bei Photius²) erhaltenen Angabe Theodors von Mopsueste anzunehmen sich berechtigt glaubte³); sondern diese Notizen beziehen sich auf speculative Modificationen der zoroastrischen Lehre, welche in der Zeit ein oberstes Weltprinzip aufstellten, worin alle Verschiedenheit der Gegensätze aufgehoben wäre; wir finden also hier ähnlich wie in griech. namentlich aber phöniz. Kosmogonien die Zeit als Abstraktion vom Begränzten und Unterschiedenen angesehen; es bahnt sich hier in der Vorstellung der Zeit als allumfassender Form die Erkenntniss des formalen Charakters der Zeit an.

Von all diesen mannigfaltigen mythologischen Gestaltungen zeitlicher Vorstellungen finden wir im Hebräischen keine Spur, was sich schwer erklären liesse, wenn nicht die religiöse Basis der hebräischen Ideenwelt für Erzeugung solcher Produkte der Phantasie und Speculation ein wenig geeigneter Boden gewesen wäre. Je mehr nämlich der hebräische Monotheismus das Walten Gottes in der Welt betont, desto weniger kann er die einzelnen Naturkräfte zu selbständigen Potenzen erheben; und je lebendiger bei diesem Volke der Glaube an Gottes unsichtbares Wirken ist, desto weniger kann es für die sichtbaren Erscheinungen eine Ursache in der Zeit zu suchen sich veranlasst sehen. So war die Möglichkeit, die Zeit in dieser oder jener Weise zu hypostasiren, ihm von vornherein abgeschnitten, und gerade die Vorstellung der unendlichen Zeit trug hier von Anfang an einen rein formalen Charakter.

<sup>1)</sup> Μάγοι δὲ καὶ πᾶν τὸ "Αρειον γένος ὡς καὶ τοῦτο γράφει ὁ Εὕδημος, οἱ μὲν τόπον οἱ δὲ Χρόνον καλοῦσι τὸ νοητὸν ἄπαν καὶ τὸ ἡνωμένον, ἐξ οῦ διακριθηναι ἢ θεὸν ἀγαθὸν καὶ δαίμονα κακὸν ἢ φῶς καὶ σκότος πρὸ τούτων ὡς ἐνίους λέγειν κτέ.

<sup>2)</sup> Biblioth. p. 63 ed. Becker.

<sup>3)</sup> S. dagegen Duncker, Geschichte des Alterthums II S. 531.

# Alphabetisches Verzeichniss

der besprochenen zeitbegrifflichen Synonyma.

#### I. Hebräische und chaldäische Wörter.

שור 30 ff. אחרית 14. איתן 93 f. בעל איתן 45; 94; 108. נאמן, אמן 43 Anm. 2; 95. 75% 38 f. 5. עמד 60. בקר **35.** שרב 60. דור 34 f.; 100. רר chald. 34. הוח 64. זמן Vb. 55. chald. 54. Subst. 22; 51 Anm. 3; 56; 58 f. 64. שרש 60. בעל חלרים .41 f; 44 f הלד בעל 107. דר 51 Anm. 3. רומא ,50; 52 f; 59. chald, יומא, פתאם 29. פתע 29. לממא 60. 60. כענת ,כען chald. 18. מוער 46 ff. 48. רגע 26 ff. מנה 51 Anm. 3. 91. נצחר . 95 ff. chald. 96 נצחר 85. סות 14 Anm. 1. סלה 84 Anm. 1. עבר, עבר 14 Anm. 1. לבר 64. לשעבר 14 Anm. 1. נד 17; 86 ff; 92; 97; 98. 91 ff. 54. עדן chald. 53. 32 f. תקופה

עולם 69 ff; 88; 92; 94; 97 f; 109. Plur. 81; 83. הבא , עולם הזה — 82. עלמא chald. 84. עולמר 85. עת 17; 18 ff; 47 ff; 58 f. Plur. 50; 51. (כעת 52.) 19; 50. עתר 57 Anm. 1. עתיק, עתק (chald.) 23; 102. מנים 15 Anm. 1. 51 Anm. 3. קדם 14; 76. ראשית 14 Anm. 1. 51 Anm. 3. שנים ,שׁנה 50 Anm. 1; 52; 60. chald. 60 Anm. 3. שנה 24 ff.; 61. chald. 25. תרירא chald. 40. מור 37 Anm. 1. 14 Anm. 1. ibid. לכתחלה chald. 92.

## II. Syrische Wörter.

-∞|, -∞| etc. 95.
⇒; 34 f.
-∞| 22; 54; 56 f.
-∞| 22; 54.

بك، 42 f. عند، المعمنية 27. المعمد، المعمد 60. عند، 96. 12; 47. 12; 53. 25 etc. 84; 86. كم 25. انم 14 Anm. 1.

#### III. Arabische Wörter.

ابد 89 f. یان راتبان عالی راتبان عالی البان ا اجل 21; 49; 55 f. ازلى رازل 68. ر 46 امار 15 Anm. 1. انف اناء اناء الا JI 18. تارة 37; 51 Anm. 3. عيل 35. و 64. ـ 101 حقب 33. حول 20. 8, مخطرة 51 Anm. 3. 42 ff. 85 Anm. 4. دفعة 27; 51 Anm. 3. دهر 40; 62 Anm. 2; 83 Anm. 1; 107 f. عدار ; 36 دادرة ,درر 32. دولة 36 f. راهن 22 f; 56 f. عة 25. مدر 15 Anm. 1.

.3 Anm. غربة 51 Anm. 3. طرفة عتك, عتلى 23 f. عدة ; 33 عدان عد 54. عصر 40. عالم, عالم ,عالم ,عالم ,عالم ,عالم ,عالم ,عالم . .31 عهد عوض ,عاض 31 Anm. 1; 107. 40. عام 21. فينة . 14; 64 مستقبل ,قبل 76. قديم ,قدم .41 قفّان قرة 51 Anm. 3. مدة 24 Anm. 1; 62 Anm. 1; 91. مرة ; 87 f مرة ,87 Anm. 3. 64. ماض, مضى 10, 8, lo etc. 24. رهار 59 f. 27. هنة . 107 هبل عيماد ,موعد ,وعد 46. 48; 51; 57. وَقْت 55. وَقَت 47 Anm. 1; 48.

## IV. Aethiopische Wörter.

ሳህ: 24. ቅድም: 76. ቅጽበት: 27 Anm. 3. አብድ: 89. ሂለም: 85.

6 Anm. 1.

ዓም: 40. ህውድ: 33 Anm. 1. ዘለፈ: 87 Anm. 5. ግም ፈո: 90 Anm. 1. ጊዜ: 20; 51.





|  |  | DATE.             | Title Die h                       | Author Orelli, Conrad von |           |
|--|--|-------------------|-----------------------------------|---------------------------|-----------|
|  |  | NAME OF BORROWER. | Die hebräischen Synonyma der Zeit | , Conrad von              | 22676     |
|  |  |                   |                                   | 0 666h                    | LaHeb .Gr |

